
        
            
                
            
        

    




Long Thơ Tịnh Độ 

Tác Giả :Vương Nhựt Hưu 





Việt Dịch : HT.Hành Trụ 

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://www.quangduc.com 

 Chuyển sang ebook 10-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatp haponline.org 



Mục Lục 



THAY LỜI TỰA 

QUYỂN NHẤT - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ NHẤT 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ HAI 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ BA 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ TƯ 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ NĂM 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ SÁU 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ BẢY 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ TÁM 

TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ CHÍN 

QUYỂN NHÌ - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NHẤT 

TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NHÌ 

TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ BA 

TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ TƯ 

TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NĂM 

TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ SÁU 

TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ BẢY 

QUYỂN BA - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ NHẤT 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ HAI 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ BA 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ TƯ 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ NĂM 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ SÁU 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ BẢY 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ TÁM 

PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ CHÍN 

QUYỂN TƯ - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ NHẤT 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ HAI 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ BA 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ TƯ 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ NĂM 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ SÁU 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ BẢY 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ TÁM 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ CHÍN 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI MỘT 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI HAI 

TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI BA 

THỰC NHỤC THUYẾT THUYẾT NÓI VỀ ĂN THỊT 

QUÁN ÂM TỌA TƯỚNG THUYẾT THUYẾT NÓI VỀ TƯỚNG NGỒI ĐỨC 

QUÁN THẾ ÂM 

QUYỂN NĂM - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

ĐÔNG TẤN, HUỆ VIỄN PHÁP SƯ 

ĐỜI ĐÔNG TẤN, ÔNG LƯU DI DÂN 

ĐỜI ĐÔNG TẤN, ÔNG QUAN CÔNG TẮC 

ĐỜI TẤN, CHỨC HÀN LÂM HỌC SĨ - ÔNG TRƯƠNG KHẢN 

ĐỜI TỐNG, ĐẤT GIANG LĂNG - ÔNG TĂNG TÊN ĐÀM GIÁM 

ĐỜI NAM TỀ ĐẤT DƯƠNG ĐÔ - ÔNG TĂNG TÊN HUỆ TẤN 

TRIỀU HẬU NGỤY XỨ BÍCH CỐC - ÔNG TĂNG TÊN ĐÀM LOAN 

ĐỜI TÙY TẠI CHÙA KHAI GIÁC CÓ - ÔNG TĂNG TÊN ĐẠO DŨ 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT KINH SƯ - ÔNG TĂNG TÊN THIỆN ĐẠO 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT THÁI CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN HOÀI NGỌC 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT PHÂN CHÂU ÔNG TĂNG - TÊN KHẢI PHƯƠNG VÀ VIÊN 

QUẢ 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT CHÂN CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN TỰ GIÁC 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT LỤC CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN THIẾU KHƯƠNG 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TINH CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN DUY NGẠN 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TRƯỜNG AN - NI CÔ PHÁP DANH TỊNH CHƠN 

ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG PHÒNG CHỮ 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TRƯỜNG AN - ÔNG LÝ TRI DIÊU 

ĐỜI ĐƯỜNG PHỐ THƯƠNG ĐẢNG - CÔ DAO BÀ 

ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TỊNH CHÂU - VỢ ÔNG ÔN TỊNH VĂN 

ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG TRƯƠNG CHUNG QUỲ 

ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG TRƯƠNG THIỆN HÒA 

ĐỜI TÙY ĐẤT THẠCH TẤN QUẬN PHỤNG TƯỜNG ÔNG CHÍ THÔNG 

ẤP QUỐC SƠ, CHÙA VĨNH MINH - NGÀI THỌ THIỀN SƯ 

ĐỜI TỐNG ĐẤT MINH CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN KHẢ CỬU 

ĐỜI TỐNG, NON CẤU KÊ,ÔNG KIM THÁI CÔNG 

ĐỜI TỐNG, ĐẤT ĐÀM CHÂU - ÔNG HUỲNH ĐẢ THIẾT 

ĐỜI TỐNG, PHỦ LÂM AN,LÀNG HÒA NHÂN, ÔNG NGÔ HUỲNH 

ĐỜI TỐNG BÀ KINH VƯƠNG PHU NHÂN 

ĐỜI TỐNG BÀ QUAN ÂM HUYỆN QUÂN 

ĐỜI TỐNG BÀ PHÙNG THỊ PHU NHÂN 

QUYỂN SÁU - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

KHUYẾN SĨ NHÂN 

KHUYẾN HỮU QUAN QUÂN TỬ 

KHUYẾN Y GIẢ 

KHUYẾN TĂNG 

KHUYẾN THAM THIỀN GIẢ 

KHUYẾN PHÚ GIẢ 

KHUYÊN THAM LẪN GIẢ 

KHUYẾN HIẾU TƯ 

KHUYẾN CỐT NHỤC ÂN ÁI 

KHUYẾN PHỤ NHÂN 

KHUYẾN BỘC THIẾP 

KHUYẾN NÔNG GIẢ 

KHUYẾN DƯỠNG TẰM GIẢ 

KHUYẾN THƯƠNG CỔ 

KHUYẾN CÔNG TƯỢNG 

KHUYẾN ĐA ĐỒN KIỂN 

KHUYẾN CỐT NHỤC OÁN TẮNG 

KHUYẾN NGƯ GIẢ 

KHUYẾN VÕNG PHI CẦM GIẢ 

KHUYẾN TRÙ TỬ GIẢ 

KHUYẾN TÁC PHƯỚC GIẢ 

KHUYẾN TỤNG  KINH NHÂN 

KHUYẾN QUỚI NHÂN 

KHUYẾN ĐẠI THÔNG MINH NHÂN 

KHUYẾN MẠI TỬU GIẢ 

KHUYẾN KHAI THỰC ĐIẾM GIẢ 

KHUYẾN TẠI PHONG TRẦN GIẢ 

KHUYẾN TỘI ÁC NHÂN 

KHUYẾN BỆNH KHỔ GIẢ 

KHUYẾN TẬT ÁC DỤC VI THẦN GIẢ 

KHUYẾN QUÂN TRUNG NHÂN 

KHUYẾN ÁC KHẨU GIẢ 

KHUYẾN LÃO NHÂN 

KHUYẾN ĐỒNG NAM 

KHUYẾN THẤT NỮ 

QUYỂN BẢY - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

ĐỜI TỐNG ÔNG THANH THẢO ĐƯỜNG THÂN ĐỜI SAU CỦA ÔNG, LÀ ÔNG 

TĂNG LỖ CÔNG 

GIỚI THIỀN SƯ HẬU THÂN ĐÔNG PHA 

TRIẾT LÃO HẬU THÂN ĐA ƯU KHỔ 

CỔ LÃO HẬU THÂN ĐAM   PHÚ QUÝ 

TÂY PHƯƠNG NHƯ HIỆN THỌ QUAN 

BA BỒ TÁT TU ĐÂU SUẤT 

PHÁP HOA NI HẬU THÂN TÁC QUAN KỶ 

PHẦN TỰ LUẬN 

QUYỂN TÁM - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

KIẾN SÁT SINH NIỆM PHẬT ĐẮC PHƯỚC 

ÔNG TRẦN KHÍ NIỆM PHẬT TRỪ QUỶ 

TRƯU TÂN VƯƠNG NIỆM PHẬT MỘNG GIÁC 

TRƯƠNG KẾ TỔ NIỆM PHẬT CẦU SIÊU VONG 

LƯU HUỆ TRỌNG NIỆM PHẬT AN GIẤC 

BÀ NGUYỄN TẨU NIỆM PHẬT MẮT SÁNG 

VUA DIÊM VƯƠNG KHUYÊN TƯƠNG BÀ NIỆM PHẬT 

THIỆU AN PHỦ NIỆM PHẬT THOÁT NẠN 

NIỆM PHẬT BỆNH PHONG KHÔNG SINH 

MỘNG TRUNG NIỆM PHẬT THOÁT KHỦNG CỤ 

NIỆM PHẬT NHÀ KHỎI ĐÈ CHẾT 

NIỆM PHẬT BỆNH SỐT RÉT ĐƯỢC LÀNH 

THÊU TƯỢNG PHẬT THƯỜNG CÓ XÁ LỢI 

MỘNG THẤY PHẬT LIỀN ĐẶNG THÔNG BIỆN 

NIỆM PHẬT TRỊ BỆNH ĐƯỢC LÀNH 

NIỆM PHẬT THẰNG CHÁU KHỎI NẠN 

PHẦN TỰ LUẬN 

QUYỂN CHÍN - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

TẬP THUYẾT 

CÁC THÚ LỢI NHÂN THUYẾT - THUYẾT NÓI VỀ ÔNG CÁC PHIỀN THÁI THÚ 

LỢI ÍCH NGƯỜI ĐỜI 

THÍ BÁO THUYẾT - THUYẾT NÓI PHƯỚC BÁO BỐ THÍ 

BẬC CHÍ NHÂN NÓI THUYẾT SỐNG LÂU 

THỰC NHỤC THUYẾT- THUYẾT ĂN THỊT 

GIỚI SÁT ĐẠO DÂM THUYẾT 

ẨM THỰC NAM NỮ THUYẾT 

THAM CHIẾT TIỀN TRÌNH THUYẾT - VÌ THAM, BỚT ĐƯỜNG TRƯỚC 

PHƯỚC HUỆ THUYẾT 

TẬP TỪ THUYẾT 

VI QUÂN TỬ THUYẾT 

A LA HÁN THUYẾT 

NHỊ THIÊN NHÂN THUYẾT 

TIỂU NHÂN QUẢ THUYẾT 

PHẦN TỰ LUẬN 

QUYỂN MƯỜI - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

TÌNH THUYẾT 

THỌ DỤNG TỨC THỊ KHÔNG 

LỤC CĂN THUYẾT 

CHÂN TÁNH THUYẾT 

CHÂN TÂM VÀ VỌNG TƯỚNG 

NGŨ UẨN GIAI KHÔNG 

PHẾ TÂM DỤNG HÌNH 

DỤNG HÌNH HÀI THUYẾT 

TỀ SINH TỬ THUYẾT - DỨT SINH TỬ 

NGÃ THUYẾT 

LỜI BẠT - CHỨC THAM CHÁNH ÔNG CHÂU ĐẠI TƯ VIẾT (LỜI ÔNG CHÂU 

ĐẠI TƯ) 

LỜI BẠT - CHỨC TRẠNG NGUYÊN ÔNG LƯU THỊ CHẾ VIẾT 

LỜI BẠT - CỦA NGÀI DIỆU HỶ TỨC NGÀI ĐẠI HUỆ THIỀN SƯ VIẾT (LỜI 

NGÀI ĐẠI HUỆ NÓI) 

LỜI MỘNG KÝ NGƯỜI LÝ THỊ Ở ĐẤT LÔ LĂNG (xứ Trung Hoa) 



---o0o--- 

 THAY LỜI TỰA 

Nói  về  đạo,  thì  không  có  đạo  nào  lớn  bằng  đạo  Phật.  Nói  về  lý,  thì 

không có lý nào thâm cho bằng lý Phật. Còn nói về tu, thì không tu nào dễ 

cho bằng tu Phật. 

Người  thế  gian  chỉ  biết  đạo  lý  của  Phật  khó  hiểu  chớ  không  biết  pháp 

môn của Phật dễ tu, nghe nói Đức Phật Thích Ca tu nhiều kiếp mới thành, lại 

cho là khó, mà ít ai dám tu Phật. 

Thù bất tri, pháp của Ngài tự tu rất khó, mà pháp dạy chúng sinh tu thì 

lại rất dễ. 

Nguyên  Đức  Thích  Ca  trước  khi  Ngài  chưa  tu,  thì  Ngài  cũng  là  một  cá 

nhân ở trong cõi sinh tử như ta vậy. Cũng có nhiều kiếp hưởng phước mà sinh 

làm Trời, làm Tiên, làm Người, làm A Tu La và cũng có nhiều kiếp thọ tội mà 

đọa  vào  đường  địa  ngục, đường  ngạ  quỷ  và  đường  súc  sinh,  lăn  lộn  biết  bao 

nhiêu kiếp, thay đổi biết là mấy thân, khổ sướng nhục vinh không phương xiết 

kể. 

Đến khi Ngài đầu thai làm con của vua Tịnh Phạn Đầu Đà Na, thì Ngài 

chợt nghĩ sự đời, tỉnh cơn mộng mị, biết hồng trần là cuộc giả dối, gớm thân 

thể  là  vật  nhớp  nhơ, chán  mùi danh  lợi, bỏ phú quý  mà đi tu,  nghe có thầy 

thuyết pháp ở xứ nào cũng đến nghe và hay tin có thầy giảng đạo ở nước nào 

thì cũng tới học. Đó là cái phương châm xu hướng của Ngài. 

Còn đến như pháp môn của Ngài tu hành, thì chỉ có pháp khó, chớ chưa có 

pháp dễ như pháp môn Tịnh độ. 

Vì cõi Tịnh độ do nơi bổn nguyện của Phật A Di Đà sáng lập, mà Phật A 

Di Đà gốc là đồng tu với Ngài một lượt. Khi Ngài chưa thành Phật, thì Đức 

A Di Đà cũng chưa thành Phật. (Hồi kiếp vô lượng quá khứ trở về trước, có 

một  thuở  Đức  A  Di  Đà  và  Đức  Thích  Ca  đồng  tu  một  lượt.  Lúc  Vô  Tránh 

Nhiệm tức là tiền thân của Đức A Di Đà làm vua, thì Ngài kết bạn rất thân 

mật  với  một  vị đại thần tên  là Bảo  Hải, tức là tiền  thân của Đức  Thích Ca. 

Khi ấy có Phật Bảo Tạng ra đời  mà hóa độ chúng sinh, hai vị đồng tới chỗ 

của Phật Bảo Tạng mà phát Bồ đề tâm. Vua Vô Tránh Nhiệm nguyện rằng : 

Tôi nguyện tu pháp Đại thừa ứng hóa về Tịnh độ, chớ chẳng nguyện về cõi 

Uế độ. Nếu tôi chứng đặng bậc Vô thượng Chánh đẳng Chánh  giác, thì  tôi 

nguyện độ chúng sinh trong cõi  Tịnh độ  không có  mọi  điều khổ  não.  Bằng 

chẳng đặng như vậy, thì tôi thề không thành Phật. Còn ông đại thần Bảo Hải 

thì nguyện úng hóa nơi cõi Uế độ túc là cõi Ta bà này, mà độ những chúng 

hữu tình). 

Nếu Đức  A  Di Đà  chưa thành  Phật, thì  làm sao có  Tịnh độ.  Bởi chưa có 

Tịnh độ,  nên Đức  Thích Ca phải tu  các pháp khó  như là  :  pháp  trì  giới,  pháp 

tham thiền, pháp nhập định, và pháp chỉ quán; nếu đủ cả lục độ vạn hạnh, gồm 

hết chúng đức quần lý, trải không biết bao nhiêu vị thứ giai cấp, tốn không biết 

bao nhiêu lao khổ công phu. 

Ngài tu  một kiếp chưa thành, thì tu đến  hai kiếp, ba  kiếp cho đến  trăm 

ngàn muôn ức kiếp, dõng mãnh tinh tấn, thề không trở lui. 

Cập kỳ nhân tròn quả mãn, phần tự giác xong rồi Ngài bèn lấy Phật nhãn 

xem thấy cõi Tịnh độ của Đức Phật A Di Đà đã mở, cảnh giới rất vui và thấy 

chúng sinh ở trong quốc độ Ta Bà thọ không biết bao nhiêu điều thống khổ, 

ra  vào  nhà  lửa,  lặn  mọc sông  mê, biển tình ái chìm  ngay,  xe  luân  hồi quay 

mãi, làm cho Ngài đau lòng xót mắt, mới tính đem chánh giáo ra bố hóa mà 

giác ngộ cho đời. Cho nên kể từ khi Ngài thành đạo, đến lúc nhập Niết Bàn 

tính trước sau là bốn mươi chín năm, thì thuyết pháp hơn ba trăm hội. 

Mỗi hội đều có phát minh tôn chỉ, hoặc tôn chỉ Đại thừa hoặc tôn chỉ Tiểu 

thừa, hoặc tôn chỉ Thiền quán, hoặc tôn chỉ Tịnh độ, bảo người nghe rồi nghĩ, 

nghĩ rồi tu, lý nào cũng lý tỏ tâm tánh, môn nào cũng môn thoát sinh tử, đối với 

chúng sinh thì không một lời gì là dối gạt, không một sự gọi là thiệt hại. Ngài 

chỉ sợ chúng sinh có phần nhiều không đủ căn tri, nghe không hiểu, tin không 

thấu, rồi sinh lòng nghi báng mà phải chịu trầm luân. 

Thế thì  lực tự tu của Ngài  hết sức  mạnh  mẽ, chỗ đắc đạo của Ngài  hết 

mực thâm diệu, nguyện độ sinh của Ngài hết mực rộng lớn. 

Nếu  tưởng  như  lịch  Tổ  hồi  trước,  sinh  nhầm  đời  chánh  pháp  và  đời 

tượng pháp, thì không có ai tu như Ngài đặng, huống chi đương lúc thời kỳ 

mạt  pháp  này  đâu  có  một  người  nào  phưởng  phất.  Nếu  đã  không  phưởng 

phất,  thì  làm  sao  tu  các  pháp  khó  như Đức  Thích  Ca  cho  nổi,  mà  hy  vọng 

cho thấu cái địa vị thành Phật. 

Vì Ngài biết trước như vậy, nên trong giáo pháp của Ngài tuy nói đủ tám 

vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  mà  rốt  lại  thì  chỉ  khen  có  một  môn  Tịnh  độ  là 

phương tiện dễ dàng hơn hết. 

Nếu Ngài đã khen Tịnh độ là dễ, mà Ngài lại còn nói mấy pháp khó kia 

ra  làm  chi  ?  Đó  chẳng  qua  là  tùy  theo  căn  tánh  của  chúng  sinh  hoặc  ưa  tu 

pháp khó hoặc ưa tu pháp dễ, nên Ngài phải nói đủ hai bên như vậy, rồi tùy 

ý ai muốn tu pháp nào cũng đặng. 

Tu  pháp  khó  hay  là  tu  pháp  dễ,  rồi  cũng  đều  thành  Phật.  Tu  tuy  khác 

nhau, mà đến cái hiệu quả thành Phật thì cũng in như nhau. 

Thí như có một cảnh đế đô ở tại xứ nào đó, lắm thú xinh lịch vui vẻ, ai 

nghe nói thì cũng muốn du lịch tới chơi. Song khi ra đi hoặc có kẻ muốn do 

theo đường bằng, đi xe lửa xe hơi, hay là muốn do theo đường biển, đi ghe 

đi tàu, đặng cho khỏe chơi và mau tới, hoặc có người lại ưng do theo đường 

hiểm, trèo non lội suối, dãi tuyết dầm sương bất kể năm ngày, cứ thủng thỉnh 

đi hoài, chừng nào tới cũng đặng. 

Vậy thì cảnh tuy là một, mà đường sá khác nhau, tùy ý ai muốn đi đường 

nào cũng đặng. Đi đường bằng thì dễ, đi đường biển thì khó. Nếu khó đi thì lâu 

tới, còn dễ thì mau tới. Sự tới mau hay là tới lâu chẳng đồng như vậy nhưng rốt 

lại  thì cũng đồng tới  một chỗ. Nếu đã đồng tới  một chỗ thì đi đường  khó sao 

bằng đi đường dễ là tiện hơn. 

Xét như nói trước đó, thì những người tu Phật mà chẳng tu Tịnh độ, thiệt 

là uổng biết bao nhiêu, vì pháp môn Tịnh độ đủ sự và đủ lý. 

Lý,  tuy  quá  mắc,  mà  sự thì  quá  rẻ;  dầu  kẻ  hạ  phàm  tu  cũng  chắc  đặng 

vãng sinh, mà nếu vãng sinh thì chắc đặng thành Phật. 

Tu pháp môn Tịnh độ dễ như chim lướt gió xuôi, thuyền bơi nước thuận, 

chẳng hề mệt sức mà lại đi chắc đến nơi, về chắc đến chốn, không đợi nhiều 

kiếp khổ tu nhọc chứng. 

Vậy  nên  chúng  tôi  thường  đem  sự  lý  biện  bạch  rõ  ràng  để  phát  dương 

một pháp rất có lợi ích cho đời, mà cống hiến đại đồng nhân giả. 

Nhưng  ngặt  thay  !  Trong  thế  gian  có  nhiều  người  không  biết  Lý,  mà 

nghi Sự lại cho là không có Tịnh độ, không có vãng sinh. Như có ai hỏi làm 

sao biết rằng không có Tịnh độ và vãng sinh, thì họ đáp lại rằng : Bởi không 

thấy, nên biết là không có. Than ôi ! Kiến thức như thế mà lại phán đoán tới 

cái đạo vô thượng ! 

Vậy xin hỏi lại một điều này : Giả sử có một người nghèo khổ từ bé đến 

lớn,  cứ  ở  nhà  côi  cút  mà  làm  ăn,  không  hề  bước  chân  đi  chơi,  không  thấy 

đặng  các  vật  tốt  đẹp  quý  báu,  nhà  cửa  sang  giàu,  cùng  các  nơi  thành  phố, 

đến khi có người khác du ngoạn đã thấy đủ những vật ấy, rồi trở về nói lại, 

mà người nghèo đó không tin, nhất định không cho là có sự thật. 

Vậy người nghèo ấy tỉnh hay là mê, khôn hay là dại ? 

Còn nói rằng các vật tốt đẹp quý báu đó, tuy người nghèo ấy không thấy 

mà người du ngoạn kia có thấy, chớ cảnh Tịnh độ có ai thấy đâu, thì lại càng 

thêm mê muội. 

Bởi  cảnh  Tịnh  độ  không  có  sắc  tướng,  cũng  như  tâm  của  ta  không  có 

hình  mạo.  Như đã  không  hình  sắc,  thì  con  mắt  thịt của  người  thế  gian  làm 

sao thấy đặng. Nhưng con mắt thịt tuy không thấy, mà con mắt tâm thấy. 

Hễ tâm của ta thường tri mến và thường quán tưởng nơi cõi Tây phương, 

thì con mắt vô hình của tâm chắc thấy cảnh vô tướng của Tịnh độ. 

Thí như chúng ta, trong khi hằng ngày, thường để y ù  về một cảnh xinh 

lịch nào đó cứ nhớ tưởng hoài, thì đến khi ban đêm cảnh ấy chắc có hiện ra 

trong giấc chiêm bao, làm cho ta đẹp ý vui lòng, cũng ăn uống, cũng chuyện 

trò, đủ các thứ như hồi còn thức  vậy. Đó  có phải  là do  nơi tâm  mà  hiện  ra 

hay không ? 

Nếu chấp cảnh ấy là cảnh giả trong lúc chiêm bao, chớ không phải cảnh 

thiệt, nên khi ngủ thời thấy đến khi thức thì không thấy, thì lại càng lầm nữa. 

Bây giờ trước nói về trong thân tâm rồi sau sẽ bàn đến ngoại cảnh. Thân, 

tức là hình hài cốt cách; còn Tâm, túc là tư tưởng tinh thần. 

Trong thế gian, bất kỳ kẻ trí người ngu. Vả ỷ lại nơi tư tưởng tinh thần 

mới có sống có biết, mới có suy nghĩ chuyện nọ, hành vi sự kia. Song chẳng 

hiểu tại sao mà đương khi thức, thì biện biệt như vậy; còn đến lúc ngủ thì mê 

muội  vô tri, thân của  mình cũng không  biết, nhà cửa của  mình cũng không 

biết, cũng không biết tới cha mẹ vợ con, và cũng không biết tới phải dơ tốt 

xấu, hết thảy đều không biết cả. 

Vậy khi ấy, tinh thần tư tưởng ở đâu, mất hay còn, không hay là có ? 

Như  nói còn  nói  có, thì  làm sao  không biết chi  hết. Còn  như nói  mất  nói 

không, thì làm sao thân lại còn sống ? 

Đó là nói về tinh thần tư tưởng trong giấc ngủ. Còn trong khi thức thì xét 

coi tinh thần là cái gì, tư tưởng là thứ chi ? Nó có hình mạo hay không ? 

Như nói rằng  nó có  hình, thì  làm sao không thấy. Còn  nếu  nói  rằng  nó 

vô hình, thì làm sao lại có đi đứng vận động. 

Nếu chấp cái đi đứng vận động đó là thuộc về thân, khi chết rồi sao thân 

không  đi  đứng  vận  động  nữa  ?  Vậy  nó  ở  vào  chỗ  nào  ?  Như  nói  rằng  tinh 

thần tư tưởng ở tại tâm hay là ở tại não, thì  mấy người chết đó, tâm và não 

cũng còn, mà sao không có cái tri biết. 

Lại nữa, nó với thân là một vật, hay là hai vật ? 

Như nói rằng một vật, thì nó nguyên không có khi nào tiêu diệt, mà nếu 

đã không tiêu diệt, thì đáng lẽ nó còn hoài, và thân cũng còn hoài mới phải, 

chớ  sao  thân  lại  có  chết.  Còn  như  nói  rằng  hai  vật  thì  làm  sao  thân  đâu  nó 

đó,  nó  biết  tức  là  thân  biết,  thân  biết  tức  là  nó  biết,  chớ  không  phân  nhau 

đặng. Lại thân với tinh thần tư tưởng ly nhau hay là hiệp nhau ? 

Như nói rằng ly nhau, thì thân nương theo cái gì mà biết đau biết mạnh, 

biết đói biết no, và biết hành động những các công việc nọ kia. 

Còn như nói rằng hiệp nhau, thì trong khi ngủ, cái gì ly xác đi chơi  mà 

có chiêm bao đó. Ấy là vật ở trong mình mà còn chẳng biết thay, huống chi 

biết được cảnh thiệt cảnh ở ngoài. 

Tâm và Thân đã biện giải rồi, bây giờ nói qua cảnh. Tâm tuy đối với cảnh, 

nhưng cảnh thiệt sinh nơi tâm. 

Nếu cảnh đã sinh nơi tâm thì đâu phải là tùy theo lúc thức hay là lúc ngủ 

mà có thiệt có giả. Bởi thức cũng là tâm, mà ngủ cũng là tâm. Tâm khi thức 

đã chẳng khác với tâm khi ngủ, thì cảnh khi ngủ, lại đâu khác với cảnh khi 

thức. 

Nếu chấp cái cảnh trong chiêm bao, đến chừng thức dậy chẳng thấy  nó 

mà cho nó là giả, thì cái cảnh trong khi thức, đến chừng ngủ mê cũng không 

thấy nó, lại đâu đặng cho nó là thiệt. 

Vả  lại  đem  cái  cảnh  chiêm  bao  ngó  thấy  mà  so  sánh  với  cái  cảnh  khi 

thức ngó thấy, thì hai cảnh ấy nguyên chẳng khác nhau, vì khi thức thấy đủ 

trời đất  núi sông  và cỏ cây  người  vật thì  trong  lúc chiêm bao cũng thấy đủ 

như vậy. 

Nói tóm  lại,  hễ khi  thấy cảnh  gì thì  lúc chiêm  bao cũng  thấy cảnh  nấy. 

Lại trong khi mình thấy cảnh ấy, mình đâu có biết rằng mình là chiêm bao. 

Nếu đã chẳng biết là chiêm bao, thì tức là cảnh thiệt, mà nếu cảnh chiêm bao 

đã thiệt, thì cảnh Tịnh độ làm sao lại giả ? 

Nếu  cảnh  Tịnh  độ  đã  chẳng  giả,  thì  chắc  là  có,  mà  nếu  đã  chắc  có,  thì 

sao lại cho là không ? 

Vậy chúng ta phải biết rằng thân của chúng ta sau khi chết rồi, hình chất 

tuy  mất  mà  tinh  thần  chẳng  mất  và  nghiệm  trong  khi  chiêm  bao,  xác  thân 

nằm tại  giường  mà thần  hồn dạo chơi khắp xứ, vật  gì cũng  thấy, chuyện  gì 

cũng thấy, chuyện gì cũng biết. 

Nếu chiêm bao đã có  thấy  và có biết, thì  chết  rồi chắc cũng có thấy có 

biết như vậy. Nếu đã có thấy và có biết, thì tức có thân và có tâm, mà cũng 

tức là có đối cảnh có vãng sinh. Nếu chẳng sinh nơi cảnh xấu, thì cũng sinh 

nơi cảnh tốt, hay là chẳng sinh nơi cảnh sạch thì cũng sinh nơi cảnh nhơ, chớ 

lẽ nào lại không ? 

Tại tinh thần của người đương khi còn sống tư tưởng về cảnh nào thì đến 

chừng chết, vãng sinh về cảnh nấy, cũng như ban ngày có tưởng sự gì, thì tối 

lại  cũng  chiêm  bao  sự  ấy.  Vậy  thì  nói  sao  không  có  vãng  sinh,  không  có 

Tịnh độ, mà phòng phải nghi ? 

Vả lại pháp  môn  Tịnh độ chẳng  những  dễ tu  hơn các pháp của các đạo 

khác nữa. 

Đại  để  như  tu  Tiên,  thì  phải  xa  lánh  cõi  hồng  trần,  ở  nơi  hang  sâu  núi 

thẳm, tu đơn dưỡng hống; luyện thần hườn hư, làm đủ các pháp bí mật. 

Còn  tu  Trời,  thì  mười  nghiệp  ác  của  thân  khẩu  và  ý  hằng  ngày  không 

đặng  phạm;  mười  nghiệp  thiện  của  thân,  khẩu,  và  ý  hằng  bữa  cũng  không 

đặng  kém; tu  hết  những  phước  nhỏ  và  lớn,  mà không đặng  để  ý rằng  mình 

có làm phước, chưa  hết  mấy tội  lớn  và  nhỏ  mà không đặng tự ỷ  rằng  mình 

chắc khỏi tội. 

Tu làm sao cho phước lớn bằng Trời và đức hiệp với Trời, thì mới gọi là 

tu Trời. - Cách tu Tiên và tu Trời như vậy thì xét lại coi có khó hay không ? 

Nếu tu Trời mà chẳng trọn bề phước thiện như đã nói trên đó, thì Thanh 

y  đồng  tử chẳng  rước  về  Thiên  đường.  Còn  nếu  tu  Tiên  mà  chẳng  đặng  ra 

khỏi trần lụy, vào cảnh hư vô, thì tất phải làm con quỷ mê hồn, con ma khổ 

xác. 

Xét lại coi xưa nay mấy ai tu Tiên mà đặng thành Tiên bao giờ, chỉ thấy 

có mấy người mê tin nghe theo tà thần, và tà sư, rồi tự vị rằng mình có tiên 

phong đạo cốt, y theo mấy quyển sách ngụy tạo như là Chỉ huyền, Khuê chỉ, 

Huệ mạng, Huệ cảnh, Huỳnh đình v.v…   

Tu theo mấy quyển sách ấy, thì thêm tức ngục, nhức đầu, lớn bụng, mù 

mắt,  bại  tinh  và  thổ  huyết  mà  Tiên  đâu  chẳng  thấy,  chỉ  thấy  mang  cái  xác 

bệnh,  làm  báo  cha  mẹ  vợ  con  cực  khổ  mà  thôi.  Đó  là  nói  về  bên  Tiên  bên 

Trời khó tu và khó thành. 

Còn dẫu tu Tiên và tu Trời mà thành về đặng Thiên đường, chứng đặng 

Tiên quả đi nữa, thì đến khi hết phước, cũng còn hườn thọ luân hồi, vì Trời 

và  Tiên  còn  ở  trong  vọng  giác  chớ  chưa  phải  chân  giác,  còn  ở  trong  Tam 

giới chớ chưa phải Niết Bàn. 

Nếu đã chưa phải chân giác và Niết Bàn, thì không thể gì thoát khỏi hai 

đường  sinh  tử.  Nếu  muốn  thoát  khỏi  đường  sinh  tử,  thì  phải  tu  pháp  môn 

Tịnh độ. 

Tịnh độ, nghĩa là cõi sạch, không có chút bợn nhơ uế nào cả. Đất ở trong 

cõi ấy, nguyên những ngọc lưu ly kết thành, còn nhà cửa đường sá, cho đến 

cảnh vật thì toàn bảy thứ châu báu trang sức hết mực sang trọng tốt đẹp, và 

lại có chim rất kỳ thuyết pháp, hoa lạ diễn kinh, mắt thấy tai nghe, thanh tao 

vui vẻ, không phải cái tình huống phiền não cực khổ như cõi thế gian này. 

Đó là nói về cảnh. Còn người, thì trên có Đức Phật A Di Đà là ông vua 

Pháp, là một ngôi giáo chủ ở trong cõi ấy. 

Tôi  đại  thần  hầu  hai  bên  Phật,  thì  có  đức  Quan  Âm,  với  đức  Thế  Chí. 

Còn dưới thì có hàng đệ tử của Phật, đủ các bậc Bồ Tát, La Hán, Thanh Văn 

và Duyên Giác, lại dưới nữa thì có các Thánh, các Trời, các Long vương và 

các thiên thần hộ vệ. 

Phong quang khác tục; nhân vật lạ đời, ấy là do cái từ lực của Đức Phật 

A  Di  Đà  đối  với  các  tư  tưởng  của  chúng  sinh  mà  tạo  thành  ra  một  cái  thế 

gian ly kỳ, để nhiếp dẫn những người đọa lạc. 

Vậy  nên  tư  tưởng  của  chúng  sinh  hễ  có  cảm  thì  tự  lực  của  Phật  ắt  có 

ứng, nếu có cảm có ứng, thì chắc có vãng sinh. 

Vãng sinh, nghĩa là ly bỏ cõi Ta Bà qua sinh nơi cõi Tịnh độ. Nhưng cõi 

Tịnh độ tuy là một cảnh, mà vãng sinh có chia nhiều phẩm khác nhau : 

1 - Người thượng căn thượng trí hiểu lý Đại thừa giữ trọn giới luật, nhất 

tâm niệm Phật quán Phật trong một ngày không một phút nào là không niệm 

và  không  quán  tưởng,  cho  đến  trọn  đời  và  đến  khi  lâm  chung  cũng  vậy, 

không  một  khi  nào  là  quên  cái  nguyện  vãng  sinh  về  cõi  Phật,  tu  được  như 

thế  thì  chắc  chiếm  đặng  bậc  thượng  phẩm  thượng  sinh,  mau  đắc  đạo  thành 

Phật. Cũng như người thế gian tài trí siêu việt thì phẩm hàm chắc đặng cao 

thăng, lộc vị chắc đặng mau lớn vậy. 

2 - Người trung căn trung trí, hiểu lý trung thừa, giới luật giữ đặng phân 

nửa, trọn đời cũng niệm Phật, phát nguyện cầu sinh, đến cái bậc nhất tâm bất 

loạn,  thì  không  bì  đặng  với  người  thượng  trí,  tu  như  vậy  thì  đến  lúc  lâm 

chung  chắc  sinh  về  hạng  trung  phẩm,  ít  nữa  cách  hai  kiếp  sẽ  đặng  thành 

Phật. Cũng như người thế gian, tài trí bình thường, phải do theo giai cấp mà 

bổ quan, lộc vị không đặng mau lớn. 

3 - Còn người hạ căn hạ trí, đã không hiểu đặng đạo lý, không giữ đặng 

giới luật, mà niệm Phật cũng không đặng nhất tâm, khi tán tâm thì nhiều lúc 

định tâm thời ít, tu như vậy thì đến lúc lâm chung chắc sinh về bậc hạ phẩm, 

ít  nữa  cũng  cách  đến  nhiều  kiếp  mới  tỏ  tánh  đắc  đạo  mà  thành  Phật.  Cũng 

như người thế gian đương khi tài chưa thành, trí chưa mở, thì phải làm dân 

mà chờ thời, chớ không đặng vội trông đến sự làm quan vậy. 

Song tuy làm dân nơi cõi Tịnh độ mà giải thoát đến đều sung sướng tột 

bậc,  các  cõi  Thiên  đường  đâu  có  bì  đặng,  vì  người  ở  nơi  cõi  Thiên  đường 

hưởng hết phước thì phải chịu đọa, còn người ở nơi cõi Tịnh độ thì không có 

khi nào thối chuyển mà bị đọa nữa. 

Trong kinh  nói rằng  : “Bỉ Phật thọ  mạng  cập kỳ  nhân dân  vô  lượng  vô 

biên  A tăng kỳ kiếp”. Nghĩa  là  : Thọ  mạng của Phật A Di Đà và  mạng của 

tất cả nhân dân trong nước Tịnh độ sống lâu đến vô lượng vô biên không có 

thế gì tính đặng. 

Vậy  nên  những  người  sinh  về  hạ  phẩm  tuy  chưa  mau  đặng  thành  Phật, 

nhưng chỗ ở đã sạch, mạng lại sống lâu như vậy, thì lo gì không có ngày tỏ 

đạo thấy tánh  mà thành  Phật. Đó  là cái  lý  thông thường dễ  biết;  nhưng bởi 

tại người không xét mà nghi rằng cõi Tịnh độ là cảnh mơ màng, nói rằng cõi 

ấy không có người, và cũng không có vật, nên không chịu tu. 

Phải chi cứ do trong cái tánh  linh của  mình  mà suy  xét cho rõ ràng, thì 

ngoài cảnh Tịnh độ đã chẳng tốn tiền, lại không mệt sức, bất tất thông hiểu 

đạo lý, bất tất luyện tập hằng ngày, bất tất cầu thầy điểm đạo, và cũng bất tất 

làm hạnh gì cho đặc biệt khác nữa. 

Trong Kinh A Di Đà nói rằng : “Nhược hữu thiện nam thiện nữ chuyên 

niệm A Di Đà Phật danh hiệu, phát nguyện cầu sinh Tịnh độ, thị nhân chung 

thời, Phật lai tiếp dẫn tức đắc vãng sinh”. Nghĩa là : Nếu thiện nam tín nữ cứ 

chuyên niệm danh hiệu Phật A Di Đà, thường phát nguyện cầu sinh về Tịnh 

độ, thì những người ấy đến khi mạng chung, chắc có Phật đến tiếp dẫn, mà 

chắc đặng vãng sinh. 

Lại trong  Kinh Di Đà  Sớ Sao  nói rằng  : “Tịnh độ  pháp  môn chí  huyền 

chí diệu, bất tu dư hạnh nhi đắc lục Ba La Mật”. Nghĩa là : Pháp  môn Tịnh 

độ rất huyền rất diệu, chẳng tu hạnh nào mà đặng tất cả sáu pháp Ba La Mật. 

Trong kinh ấy lại nói rằng : “Đới hoặc vãng sinh, thiệt vi phương tiện tối 

thắng  đệ  nhất”.  Nghĩa  là  :  Người  tu  Tịnh  độ,  đến  khi  lâm  chung,  tuy  là  tội 

nghiệp nặng nề, nhưng nhờ có Phật lực dắt khỏi sông mê, đem về Cực Lạc, 

thiệt là một pháp phương tiện siêu thắng hơn hết. 

Mấy lời luận trên đó, nguyên không phải chúng tôi có cái ý riêng gì mà 

trọng pháp  Tịnh độ,  khinh pháp  Thiền định  và cũng không phải có cái chỗ 

lợi dụng gì mà binh Phật bỏ Trời và Tiên. 

Chẳng qua là vì đạo có cao thấp và pháp có khó dễ. Nếu chẳng biện biệt 

cho rõ, thì nẻo xu hướng phải mơ hồ, dầu có cầu đạo cũng uổng công, có tu 

hành cũng  nhọc sức đâu có  lên đặng con  đường  giải thoát  mà  mong ra cho 

khỏi luân hồi. 

Phổ  nguyện  những  người  tu  hành  ngày  nay  tất  cả  đừng  có  bày  đặt  sửa 

đổi chi  hết, chỉ sửa cái  lòng tin  về pháp  môn  Tịnh độ cho  hẳn  hòi  mà thôi, 

rồi cứ y theo nghi thức niệm Phật mà tu hành. 

Vậy bộ LONG THƠ TỊNH ĐỘ bằng Hán văn này do ngài Vương Nhựt 

Hưu đã sưu tập. 

Hôm  nay  thầy  Tỳ  Kheo  Lê  Phước  Bình  dịch  Hán  văn  ra  Việt  ngữ  để 

cống  hiến  cùng  quý  bạn  đồng  tu  Tịnh  độ.  Y  theo  tuần  tự  thứ  lớp  trong  bộ 

sách này để làm nguồn cội chỉ giác con đường nào phải đi, để khỏi phải lầm 

lạc vậy. 

Nếu tin cho thâm, niệm cho thiệt và nguyện cho chắc, thì chẳng đợi đến 

khi chết mới thấy Tịnh độ, hiện đương còn sống đây mà trong khi ta tịnh tọa 

quán tưởng, hay là chiêm bao, thì cũng thấy các lầu châu gác ngọc, thấy Phật 

và  Bồ  Tát,  thấy  La  Hán  và  Thanh  Văn,  thấy  đủ  quốc  độ  nhân  dân  phong 

cảnh hy kỳ, dầu cõi Trời và cõi Tiên cũng không bì đặng. 

Đó cũng tại cái tư tưởng của mình thanh tịnh như vậy, thí như bóng của 

mình tốt, thì chụp vào cái máy bóng cũng tốt, tiếng của mình thanh, thì thâu 

vào cái máy tiếng cũng thanh. 

Vả lại bóng  với tiếng  vốn  là  vật  vô tình,  mà tinh thần còn  đặng  y  nhau 

như  vậy,  huống  chi  lấy  cái  tâm  hữu  tình,  mà  tưởng  cảnh  hữu  tình,  thì  làm 

sao lại không có cảm ứng. 

Nên phải biết rằng tánh ta với tánh Phật hai tánh in nhau, như nước hòa 

với nước, như dầu hiệp với dầu. Nếu ta niệm Phật, thì Phật tiếp ta, dắt dìu ta 

về  cõi  Tây  phương,  dễ  như  con  rận  nương  theo  áo  người  đi  xa  ngàn  dặm 

vậy. Nhưng không vãng sinh là tại nơi người chớ không phải tại nơi pháp. 

Xưa ngài Thiên Như Hòa thượng nói rằng : “Chánh pháp tượng pháp chi 

hậu, chư kinh diệt tận, chi  lưu  A Di Đà Phật, tứ tự cứu độ  mạt pháp chúng 

sinh,  kỳ  hữu  bất  tín  giả  ưng  đọa  địa  ngục”.  Nghĩa  là  :  Sau  khi  chánh  pháp 

qua  rồi, thì các kinh  lần  lần tiêu diệt, chỉ  còn  lại bốn chữ  A Di  Đà Phật để 

cứu độ chúng sinh, trong đời mạt pháp nếu ai không tin thì phải đọa vào địa 

ngục. 

Lại ngài Liên Trì Đại sư nói rằng : “Mạt pháp Tỳ kheo tín tâm bất như 

cư  sĩ,  cư  sĩ  bất  như  nữ  nhân”.  Nghĩa  là  :  Trong  đời  mạt  pháp,  tín  tâm  của 

mấy thầy Tỳ kheo phần nhiều thua  mấy ông cư sĩ; còn mấy ông cư sĩ phần 

nhiều lại thua trong hàng nữ lưu. 

Vì cái tín căn của nữ lưu thậm hơn Tỳ kheo và Cư sĩ, nên tuy họ không 

hiểu chi về đạo lý, mà nghe đặng cái pháp niệm Phật thì họ do cái tánh linh 

của họ, mà định y giáo phụng hành, không có cái lý thuyết nào đánh đổ họ 

đặng. 

Còn mấy thầy Tỳ kheo và Cư sĩ thì tín căn không đặng quyết định, hay ỷ 

trí tư tưởng cao xa, hay làm sự thần kỳ mắc mỏ, nên cứu cánh vãng sinh thì 

ít mà bị đọa thì nhiều. (A Di Đà Phật, xin hoan hỷ). 

Nếu Tỳ kheo và Cư sĩ đã sẵn trí huệ như đây  mà chuyên tu Tịnh độ thì 

chắc đặng thượng phẩm thượng sinh. 

Vậy hỡi ai ôi ! Ai là râu hùm cằm én, ai là đầu tròn áo vuông, xin đừng 

quá nhượng cái đài tọa sen vàng mà để cho khách hồng quần chiếm hết. 

NAM MÔ TA BÀ GIÁO CHỦ ĐIỀU NGỰ BỔN SƯ 

THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

THÍCH TỬ GIÁC MINH 

---o0o--- 

QUYỂN NHẤT - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI : 

Tôi xem khắp trong ba tạng kinh và các bộ ký; rút lấy ý chỉ nhiệm mầu mà 

viết ra bộ sách Tịnh độ này, không một chữ nào, mà không căn cứ. Vậy xin các 

trang hậu học đừng chấp tôi người hèn, mà không quan cố đến lời nói của tôi, 

trong bộ Long Thơ Tịnh Độ này. 

Bởi tôi muốn ai ai cũng đồng tỏ ngộ, ai ai cũng đồng tu Tịnh độ. Thế cho 

nên tôi mới biện bạch những lời ngay thẳng, không dùng lời bóng bẩy và trau 

chuốt. 

Tôi là họ Vương tên Nhựt Hưu ở về quận Long Thơ (nước Trung Hoa). 

Xét ra sách  Tịnh độ  truyền đời  nhiều  lắm, cho  nên tôi soạn bộ sách  này để 

nhan đề đầu quyển hiệu là : Long Thơ Tịnh Độ, cho khác với các bộ sách kia 

vậy. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ NHẤT 

Cái thuyết Tịnh độ thường thấy người thực hành trong mỗi ngày, mà bao 

nhiêu  công  niệm  Phật  bèn  thấy  kết  quả  nơi  đời  sau,  lúc  vãng  sinh  về  Tịnh 

độ.  Người  không  biết,  tưởng  niệm  Phật  là  việc  của  đời  sau,  nào  ngờ  đâu 

công đức niệm Phật lại rất có lợi ích ngay trong đời này nữa vậy. 

Vì  sao  ?  Phật  sở  dĩ  tha  thiết  dạy  người  làm  lành, cũng  như  nhà  Nho  dạy 

người  lánh  dữ,  nào  có  khác  chi  !  Khác  là  khác  có  danh  từ  Phật  với  Nho  vậy 

thôi. Thế cho nên người niệm Phật tu Tịnh độ thường thấy trong  mỗi ngày,  ý 

tưởng  Phật,  miệng  niệm  Phật,  thân  làm  việc  Phật,  thì  đâu  không  phải  là  ba 

nghiệp thanh tịnh ? Ba nghiệp thanh tịnh là việc lành. Làm lành thời là quân tử, 

là trang đại  hiền, đương đời ai cũng  kính  mến, phục  lụy, Thánh  thần phò  hộ, 

phước lộc được tăng trưởng, sống lâu vô cùng tận. Do đây mà nói, thời để tâm 

nghe theo lời Phật dạy, thực hành theo pháp môn niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, 

thì ai dám bảo rằng không lợi ích ngay trong đời này ư ? 

Lại  nữa,  người bị  nghiệp duyên  ràng buộc, không thể chuyên chú  niệm 

Phật. Vậy  nếu  người có chí  niệm  Phật, thì ác duyên kia cũng có thể từ đây 

mà bớt  lần,  rồi thiện duyên cũng có thể  từ đây tăng tiến.  Ác duyên bớt  lần 

bớt  mãi  không  thôi,  cho  đến  ngày  bặt  dứt,  không  còn  ác  duyên  nữa.  Thì 

thiện duyên tăng tiến tăng  mãi không thôi, cho đến  ngày thiện duyên thuần 

thục. 

Ác duyên bặt dứt, thiện duyên thuần thục thì không phải người quân tử 

chớ chi ? Không phải kẻ đại hiền chớ chi ? Do thế, nên nghiệm xét, thời lời 

nói của Phật không phải là vô cớ, vậy niệm Phật cầu sinh Tịnh độ làm tâm, 

thì ai dám bảo rằng không lợi ích đương đời ư ? 

Lại nữa, những người không biết lễ nghĩa là sự quý, không biết việc hình 

phạt là sự đáng ghê sợ; cứ đem tiền tài khí lực làm mạnh, cứ lấy quyền thế 

làm hơn. Vậy nếu biết lấy câu niệm Phật để vào tâm thời cũng biết xét mình, 

mà chừa cái lỗi của mình, phải trừ nơi tâm mình, không đặng mống các điều 

chê bai người, không hung dữ, không lòng ganh gổ người hiền, không tham 

muốn  giận  hờn,  không  ép  uổng  người  gạt  người  lấy  của,  chỗ  ra  làm  tuy 

không  thể  hợp  lễ  nghĩa  cho  mấy,  nhưng  cũng  có  thể  kề  gần  sự  lễ  nghĩa 

không  xa, tuy không thể khỏi  hẳn  việc  hình  phạt  nhưng cũng  lánh  xa được 

việc  hình  phạt  vậy.  Gần  lễ  nghĩa,  xa  hình  phạt,  lần  lần  khỏi  đặng  khu  vực 

của kẻ tiểu nhân, mà đi tới quốc độ của người quân tử. 

Người  thường biết được chút  ít Phật  lý,  trong đời ai cũng  ngợi khen  là 

kẻ  thiện  nhân,  và  ai  ai  cũng  bắt  chước  làm  theo  hành  vi  của  người  ấy.  Do 

đây  mà  nghiệm  xét thời  lời Phật dạy, phải để tâm  niệm Phật cầu sinh Tịnh 

độ, ai dám bảo rằng không lợi ích nơi đương đời ư ? 

Có người hỏi ông Vương Nhựt Hưu rằng : Theo lời nói của đức Khổng 

Tử, để tâm thực hành theo Nho giáo, đâu chẳng lợi ích nơi đương đời, hà tất 

phải niệm Phật cầu sinh Tịnh độ làm chi ? 

ĐÁP.-  Vả  chăng  Phật  có  nói  :  “Cái  thân  mộng  ảo  này  phải  thác,  giác 

tánh  còn  hoài”.  Còn  lời  Thánh  thì  nói  rằng  :  “Người  noi  làm  theo  sự  nhân 

nghĩa thời đặng bất tử, mà kẻ nghe đạo thời chứng đặng quả vô sinh”. 

Tóm  lại  thì  như  thuốc  chẳng  xứng  tay  nào,  chỉ  có  biết  dùng  thời  mới 

mau lành bệnh. Bởi thế thực hành theo Nho giáo, ấy đó là pháp thế gian mà 

thôi,  chớ  không  phải  pháp  xuất  thế  gian  vậy.  Vì  sao  ?  Pháp  thế  gian  thời 

không ra khỏi luân hồi lục đạo, còn pháp xuất thế gian thời chóng khỏi luân 

hồi và sinh tử. 

Thế cho nên niệm Phật cầu sinh Tịnh độ chẳng những ích lợi đương đời, 

lại còn  lợi  ích nơi đời sau nữa, cho  nên pháp  môn  niệm  Phật cầu sinh Tịnh 

độ là một pháp siêu việt, vượt thế gian và xuất thế gian vậy. 

Nay sóng sông ái hà nhận chìm đến đáy, mà chẳng lo, ở nhà lửa đốt cháy 

sao không sợ, dệt dày lưới (Si) ,  ngọn gươm (Trị) lụt, cắt sao cho đứt, trồng 

sâu cội (Nghi), sức ít (Tín) nhổ sao cho tróc, đó mới thật đành lòng đành dạ, 

cầu họa vui tai, lại chê cái cõi trong sạch, tham  mến cõi đời phiền não, như 

châu chấu bị cháy cánh, như chim ở trong lồng, cá trong chậu, lại khen vui 

vẻ.  Than  ôi  !  Ở  trong  thế  gian  này,  có  một  sự  làm  cho  cả  thảy  nhân  loại 

không ai trốn tránh đặng và cũng không ai từ chối đặng. 

Những sự ấy chánh pháp nguyên từ vô thỉ mà lưu độc cho đến ngày nay, 

chớ không phải là sự mới có. Thế mà ít thấy ai quan niệm và lưu tâm đến nó, 

thành thử, suốt đời cứ sống say chết ngủ ở trong cái phạm vi của nó mà không 

tự biết. Thiệt là thảm não thay ! 

Sự ấy là gì ? Chính là sự khổ hiện tiền của nhân loại đó. Cổ nhân có nói 

rằng  :  “Ta  Bà  khổ,  Ta  Bà  khổ,  Ta  Bà  chi  khổ  thùy  năng  sổ .  Tịnh  độ  lạc  ! 

Tịnh độ lạc ! Tịnh độ chi lạc thùy năng giác”. Nghĩa là :  Ta Bà là cái cõi khổ 

 mà cái khổ ở nơi Ta Bà có ai kể xiết. Tịnh độ là cõi vui mà cái vui ở nơi Tịnh 

 độ có ai biết đặng.  

Vậy  chúng  ta  đã  hiểu  rằng  :  Tịnh  độ  là  cõi  khoái  lạc  tối  thắng  rồi,  mà 

muốn sinh về cõi ấy phải làm cách nào ? - Vả chăng Đức Phật A Di Đà có 

lời nguyện rằng : “Bằng có người nào niệm danh hiệu Ta, thì đặng về nước 

Ta; nếu chẳng như vậy, thời Ta thề không làm Phật”. Từ Đức Phật Thích Ca 

giáng trần đến nay đã hai ngàn năm trăm ba mươi sáu năm, trong bấy nhiêu 

năm ấy, có những bậc cao tăng, thánh hiền, cụ nho, nông, công, thương, sĩ, 

cổ, đàn ông, đàn bà, nô tỳ, hoặc mình cũng khuyên người, hoặc biên văn lập 

thế.  Trọng  giáo  pháp  như  báu,  khinh  thân  mình  như  bụi,  gặp  việc  nặng 

chẳng sợ, cứ sửa mình lập hạnh, mà gắng sức học đạo này. 

Hoặc người tu tùy hỷ, hoặc người tin mà quy y số ấy càng đông như sao, 

như  bụi,  song  chưa  gọi  là  nhiều  vậy.  Hoặc  người  niệm  Phật  nửa  tin,  nửa 

nghi,  dụ  dự không  quyết,  mà  còn  đặng  sinh  về  Tây  phương  ở  nơi  biên  địa 

nghi thành thay ! Huống chi người chánh kiến chánh nguyện thì có chi nghi 

ngờ ? 

Nay  có  người  muốn  vui  cõi  thiên  nhân,  mà  không  tu  phước,  muốn  khỏi 

biển sinh tử, mà không niệm Phật, cũng như chim không lông cánh mà  muốn 

bay, cây không gốc mà muốn sống há dễ đặng nào ! 

Vậy nếu biết được như thế, thì chẳng những hiện tại, mà cho đến ngày sau 

chúng ta đặng rảnh phần khổ não, hưởng sự an vui, và hết lăn lộn trong trường 

sinh tử. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ HAI 

Luận về lý, thời thượng thấy trong mỗi ngày, không hề xa cách, như bài 

trước đã nói. Luận về tích thời thấy trong khi xơi trà buổi ban mai bất tất vì 

chấp cả ngày, cứ niệm mười câu Nam mô A Di Đà Phật là được rồi. Vì sao ? 

Bởi pháp môn tu trì có chia ra chín phẩm ai ai cũng có thể tu miễn là hồi tâm 

hướng thiện thời là được. Cho nên pháp  môn mười câu niệm Phật đây ai ai 

cũng có thể làm được cả. 

Ông  Bạch  Lạc  Thiên  làm  lời  tụng  rằng  :  Ta  tuổi  bảy  mươi  mốt,  chẳng 

ham việc ngâm nga, coi kinh mỏi con mắt, làm phước sợ bôn ba, lấy chi độ 

tai  mắt,  cứ  một  tiếng  niệm  Di  Đà,  đi  cũng  niệm  A  Di  Đà,  ngồi  niệm  A  Di 

Đà, dẫu việc chi gấp rút, chẳng lìa câu Di Đà, khuyên chúng trong pháp giới, 

đồng niệm A Di Đà, muốn thoát luân hồi khổ, phải niệm A Di Đà. 

Hồi  đời  Phật  còn  tại  thế,  có  một  ông   già  cầu  đi  tu,  ông  Xá  Lợi  Phất 

chẳng cho, Phật xem lại người ấy, kiếp trước là tiều hái củi, bị cọp rượt, trèo 

lên cây, hoảng sợ niệm tiếng Nam mô Phật, vì có chút lành ấy, nên nay gặp 

Phật độ đặng siêu thoát, chứng quả A La Hán. 

Hỡi ôi ! Chỉ kêu tên Phật một tiếng còn đặng thoát huống chi mình trọn 

đời niệm Phật thì sao ? 

Trong Thập Lục Quán Kinh nói : Lòng chí thành niệm một câu Nam mô 

A Di Đà Phật thì đặng tiêu tám mươi ức kiếp sinh tử tội nặng. 

Những người tội ngũ nghịch thập ác, đến cơn lâm chung, niệm mười câu 

niệm  A Di Đà Phật còn đặng  về Tây phương,  huống chi  người ăn chay giữ 

giới niệm Phật lâu ngày. Tuy người tạo ác trăm năm, nhưng một giờ tu thiện 

thì ác cũng có thể diệt trừ, ví như nhà tối ngàn năm chong một ngọn đèn thời 

là sáng vậy, cho nên tuy kẻ giết trâu xẻ ngựa lúc buông dao hàng thịt, cũng 

có thể tu chứng. 

Vì  lẽ  biết  hồi  tâm  sợ  sự  nhân  quả  mà  tránh  điều  dữ  làm  việc  lành.  Có 

người nói rằng : Hai chữ nhân quả không đủ tin. - Nếu lấy sự trước mắt mà 

luận,  thì  những  người  bình  sinh  trong  sạch,  làm  những  điều  phước  thiện 

đáng lẽ được phước đặng thọ mới phải, mà sao thấy có ngươi cứ nghèo hèn 

tật bệnh và lại thọ mạng không dài ? 

Trái  lại,  những  người  bất  nhân  ác  nghiệp,  hại  vật  sát  sinh,  lý  ưng  phải 

chịu  mấy  điều  cực  khổ  hoạn  nạn  mới  phải,  mà  sao  thấy  cũng  có  người  lại 

được sống lâu, giàu có và sang trọng ? - Như vậy hai chữ nhân quả có chứng 

nghiệm gì, mà buộc người ta phải tin chớ ? 

Ôi ! Nói như thế cũng chẳng khác nào ngồi dưới giếng mà ngó lên trời, 

dòm ống quản mà coi con beo, thì cái thấy ấy có nhằm gì đâu, mà bảo không 

lầm sao đặng ? 

Kinh  Niết  Bàn  nói  rằng  :  “Thiện  ác  chi  báo  như  ảnh  tùy  hình,  tam  thế 

nhân quả, tuần hườn bất thất, nhất sinh khống quá, hậu hối nan truy”. Nghĩa 

là  :   Lẽ  báo  ứng  về  sự  thiện  ác  như  bóng  theo  hình,  nhân  quả  trong  ba  đời 

 xoay quanh chẳng mất, nếu kiếp này bỏ qua, thì sau ăn năn không kịp.  

Sách  Châu  Dịch  nhà  Nho  nói  rằng  :  “Tích  thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư 

khánh.  Tích  bất  thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư  ương”.  Nghĩa  là  :   Nhà  nào  chứa 

 điều lành, ắt có phước dư. Nhà nào chứa điều chẳng lành ắt có họa dư. Nếu 

xét  theo  lấy  câu  nói  của  các  kinh  sách  đã  dẫn  chứng  đó  thì  biết  trong  tam 

giáo, cũng đều dạy  người, phải tin  nhân quả, phải biết tội phước, chớ có  lẽ 

nào  chưa  thấy  đặng  cái  chung  cuộc  của  sự  báo  ứng  thế  nào  mà  vội  bác 

khước, rằng không có nhân quả thì sao phải ? Thập Luận Kinh có nói rằng : 

“Bác vô nhân quả, đoạn diệt thiện căn”. Nghĩa là :  Bác khước cho là không 

 có nhân quả, thì dứt mất căn lành.  

Vậy nên xưa có thầy Tỳ kheo đối với người tham vấn nói rằng : Bậc đại 

tu  hành  không  khi  nào  lạc  nhân  quả   (chính  nghĩa  là  không  mất  nhân  quả). 

Thế mà người nghe lầm tưởng rằng không có nhân quả, thầy Tỳ kheo bị cái 

ảnh hưởng thuyết pháp bất minh ấy mà năm trăm đời đọa làm thân con cáo. 

Còn ông Thiện Tinh Tỳ  kheo, thì khởi lòng tà kiến bác khước nhân quả 

nói  rằng  :  Không  có  nhân  quả  rồi  trong  lúc  sống  mà  đọa  địa  ngục.  Nếu 

chúng ta muốn nghiên cứu về Phật lý cho đặng đạt tới mục đích thâm diệu, 

thì trước hết phải tin hai chữ nhân quả cho cùng cực thấu đáo rồi mới do đó, 

mà vào chỗ chánh tri chánh kiến của Phật đặng. 

Huống chi tội ác đã nhiều, phước duyên không có, thì làm sao được cuộc 

tao phùng thắng hảo, thành thử suốt đời không khi nào thấy Phật nghe pháp, 

và cũng không có người thiện tri thức nào dạy bảo, cho biết đường lành nẻo 

dữ, đi lại rồi cũng chìm xuống nổi lên, ở trong sông mê bể khổ. 

Bởi  vậy  cho  nên  lời  Tiên  đức  có  nói  rằng  :  “Dục  đắc  bất  chiêu  vô  giáng 

nghiệp,  mạc  báng  Như  Lai  chánh  pháp  luân”.  Nghĩa  là  :   Muốn  đặng  chẳng 

 chiêu vô gián nghiệp, đừng chê chánh pháp của Như Lai.  

Có người đương bị đày đọa trong đời hiện tại này, mà biết tự nghĩ rằng : 

mình  cũng  một  hạng  người  trong  nhân  loại  mà  sao  người  ta  thì  phú  quý 

phong lưu muôn phần tự tại, còn mình thì nghèo hèn khổ cực, khốn đốn trăm 

bề, chắc chỗ tạo nhân kiếp trước của mình lắm điều bất thiện, nên ngày nay 

mới chiêu cảm cái tội báo như vậy. 

Nếu những người ấy nghĩ như thế, rồi hồi tâm cải quá, nết cư xử phải do 

đường  chánh  đạo,  trăm  điều  ngàn  chuyện  tự  xét  lấy  mình,  ngoài  ra  thì  ăn 

chay niệm Phật, cầu sinh Tịnh độ, niệm câu Nam mô A Di Đà Phật. 

Nghĩ  tưởng  Đức  Di  Đà  thiệt  là  cha  lành  của  chúng  sinh,  cho  nên  khởi  một 

lòng mong tưởng, thời đức vạn linh đã biết mình ngộ  mình tu, đặng cầu về Cực 

Lạc, cho nên nói công phu tu trì chỉ thấy trong khi xơi trà một buổi ban mai, mà 

công đức lại muôn đời bất hoại. 

Thế mà người đời vì sao mà không tu ! Tiếc thay, uổng thay. Sách Nho 

có câu rằng : “Thiên đường hữu lộ vô nhân đáo, địa ngục vô môn hữu khách 

tầm”. Nghĩa là :  Đường về Tịnh độ rộng thênh thang không ai tìm biết mà đến, 

 còn địa ngục không cửa nẻo lại cứ tìm cách mà vào cho đặng, thế mới thật là 

 khổ. 

Vậy có phải cái quả Thiên đường của ngươi tác phước, cái quả địa ngục 

của kẻ tạo tội đó không ? 

Nếu  người  tác  phước  kia  mà  muốn  cho  cái  quả  vị  của  mình  càng  ngày 

càng  cao,  phước  duyên  của  mình  càng  ngày  càng  lớn,  thì  phải  lo  bái  sám 

tụng kinh ăn chay niệm Phật, ngoài ra để lòng nghiên cứu về diệu lý mà mở 

mang trí khôn, lấp cạn nguồn tình, lóng trong biển thức. Được như thế chẳng 

những trong  lúc  hiện  tại  này, cái  mầm  tai  gốc  họa được tiêu khô,  và ruộng 

phước,  hoa  duyên  được  tươi  tốt  đó  thôi,  mà  lại  cũng  có  ngày  được  chứng 

quả vô sinh rồi tiêu diêu trên con đường Cực Lạc nữa. 

Bằng như người thừa cái thiện nhân đời trước mà hưởng đặng cái phước 

quả của ngày nay, rồi lại sinh lòng đắm sắc mê tài, tham danh tiếc lợi khiến 

cho  thần  hờn  quỷ  giận,  kẻ  oán  người  thù,  thì  cội  phước  càng  tiêu,  dây  oan 

càng buộc, rồi phải trở  lại  bị cái ác nghiệp nó  lôi kéo  vào trong con đường 

thống khổ, cũng như người tạo tội kia không khác vậy. 

Còn  những  người  đương  bị  đày  đọa  trong  đời  hiện  tại  mà  biết  tự  nghĩ 

rằng : mình cũng con người như người ta, mà sao người ta lại giàu có, sung 

sướng,  lên  xe  xuống  ngựa, quần  này áo kia, còn  mình thời  nghèo khổ trăm 

bề, thiếu trước hụt sau, quần áo vá trăm miếng, có lẽ chỗ tạo nhân kiếp trước 

của mình, lắm chuyện không lành, nên ngày nay phải mang cái tội báo như 

vậy. 

Nếu những người ấy nghĩ như vậy, rồi hồi tâm cải quá, nết cư xử phải do 

đường chánh đạo, sự hành vi phải giữ mực thanh bần, đừng gian, đừng tham, 

đừng  láo, đừng dối, trăm điều  ngàn chuyện tự xét  lấy  mình,  ngoài ra thì ăn 

chay  niệm  Phật  cầu  nguyện  cho  thoát  kiếp  trầm  luân  được  phần  khoái  lạc, 

nếu  đặng  như  vậy  thời  Phật  giúp,  Trời  thương,  quỷ  kiêng  thần  nể,  tội  hoa 

héo  rụng,  phước  quả  tròn  nên,  rồi  được  thừa  cái  thiện  nghiệp  ấy  mà  tự  tại 

tiêu diêu, trên con đường bất sinh, bất diệt, chớ có chút gì thua kém ai đâu ? 

Ta  nên biết rằng : Cái kết quả của cái khổ với lạc là do cái tạo nhân của 

Thiện với Ác, như bóng theo hình đeo đuổi lẫn nhau, hễ hình ngay thì bóng 

thẳng, hình vạy thì bóng cong, lý vốn như thế rõ ràng, không sai một mảy. 

Huống chi pháp môn niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, không phí thì giờ bao 

nhiêu, dụng công rất ít, mà chỗ kết quả không nói cho hết đặng. Thế mà làm 

người  sao  chẳng  tu  ?  Đời  này  không  tu,  một  ngày  kia  lấy  gì  làm  bằng  cứ, 

thật đáng thương đáng tiếc, mà sự thương tiếc ấy nó cũng đã qua rồi. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ BA 

Có người chợt nghe nói cảnh tượng Tịnh độ phần nhiều ít có người tin. 

Không  đủ  lấy  làm  lạ.  Bởi  họ  chấp  những  sự  thường  thấy  trước  mắt,  còn 

những việc không thường thấy, tưởng là không có vậy thôi. Ví như người ở 

nhà hẹp bẩn thỉu, đâu có biết tòa nhà cao rộng mát mẻ, ăn bát sành rau lê rau 

quát, đâu có biết thực phẩm quý giá ở trước nhà phương trượng. 

Kẻ  đựng đồ  vật  mọn trong chiếc rương bể; đâu có biết  nhà  vua có kho 

lẫm  vật quý ê  hề, thì đủ  biết rằng ở cõi  Ta Bà ác thế  này, không tin có cõi 

Phật thanh tịnh là lẽ dĩ nhiên. 

Cho nên người đời hầu hết đều đầu thai trong xác người phàm, chớ đâu 

có biết, sự hóa sinh nơi hoa sen ở cõi Tịnh độ, ở cõi này người sống lâu chỉ 

bất quá trăm tuổi là cùng, đâu có biết, cõi Tịnh độ hà sa số thọ. 

Ở cõi này sự ăn mặc ắt phải nhờ người làm ra mới có; đâu có biết cõi kia 

có áo cơm sẵn sàng. Cõi này có lúc vui, rồi lại có lúc buồn. Cõi kia thường 

có cái vui bất tuyệt. 

Thế  thời  ta  nên  nghe  theo  lời  Phật,  không  nên  chấp  theo  những  việc 

trước  mắt không thấy  mà  vội  không tin  lời Phật. Trong Đại Di Đà  Kinh có 

nói  rằng  :  “Mười  phương  vô  lượng  Bồ  tát  nguyện  vãng  sinh  về  nước  A  Di 

Đà  Phật  kia”,  như  các  vị  Bồ  tát  còn  muốn  vãng  sinh  thay,  huống  chi  ta  là 

người bậc nào, mà chẳng cầu vãng sinh về đó ? 

Như  hậu  thân  của  ông  Tăng  Lỗ  Công  là  ông  Triết  Lão,  thân  sau  chịu 

nhiều điều  ưu khổ.  Hậu thân ông Cổ  Lão  ham  mê  việc  giàu sang,  hậu thân 

bà  vãi  Pháp  Hoa  làm  con  hát  cho  nhà  quan.  Đều  bởi  chẳng  tin  phép  niệm 

Phật  cầu  về  Tây  phương,  nên  mắc  xoay  vần  trong  đường  luân  hồi  mà  chịu 

khốn.  Huống  chi  Đức  Phật  Ngài  lại  tha  thiết  dạy  người,  bảo  người  đừng 

vọng ngữ, thì lẽ nào Ngài lại nói vọng ngữ, mà dối gạt người hay sao ? 

Người  đời  sở  dĩ  nói  vọng  ngữ,  một  là  cầu  danh,  hai  là  cầu  lợi  và  ba  là 

lánh nạn. 

Còn  Phật,  Ngài  đã  không  màng  đến  ngôi  vua  có  chi  là  cầu  danh.  Kho 

lẫm dẫy đầy Ngài không đoái hoài, thì cầu lợi nào nữa. Phật xem đường sinh 

tử  như không, dầu kẻ ác  liệng búa chém  hư không, cũng  như cầm dao chặt 

dưới nước, có dính dấp gì ai, mà phải nói vọng ngữ để mong lánh nạn. 

Thế là Phật không dùng lời vọng ngữ để gạt người đã rõ rệt. Vả chăng, 

nhọc ta ở nơi thai bào, có già mới cướp sức mạnh ta, có bệnh mới tổn hình 

dạng ta, có chết mới bắt thần linh ta, có vinh mới sinh sự kiêu căng, có nhục 

mới sụt chí khí ta, có sang ta mới kiêu ngạo, có hèn mới dập sự hành lòng ta, 

có  giàu  thì  nặng  lòng  tham  lam  ta,  có  nghèo  thì  thiếu  y  báo  ta,  có  vui  mới 

động cái tình ta, có khổ mới đau tinh thần ta, có khen mới khởi lòng cao ta, 

có chê mới có diệt danh giá ta. Nhẫn đến khi lạnh thời ép ngột thân ta, nóng 

thời bực bội lòng ta, khát thời khô cổ họng ta, đói thời xót ruột ta, kinh thời 

khiếp hồn ta, sợ thời mất vía ta, thuận thời lớn lòng ái ta, nghịch thời khiến 

ta ghét. Rồi lại dối với vua, trái cùng cha, ngạo người đời, đua theo thời, sinh 

lòng thú, tham sự lợi cầu tiếng danh, phỉnh gạt người, nếu dèm dua, nương 

quyền  thế  khi  cô  quả,  sâu  lòng  hại  tạo  nghiệp  nhiều,  quạt  lửa  dục,  thổi  gió 

tham,  rong  theo  trần,  bỏ  tính  giác,  làm  việc  bậy,  lấp  thiện  nhân,  chỉ  ngó 

trước chẳng xem  lại sau, chỉ đi chẳng tưởng  lo  về, tưởng cầu sống đâu biết 

chết,  thời  mỗi  niệm  như  đốt  nấu,  mỗi  bước  sa  hầm  vậy.  Phương  chi  nếu 

chúng ta biết lẽ đi tới cõi Niết Bàn là khỏi sự sinh tử luân hồi, hưởng phần 

an  lạc thì cần phải biết do con đường  nào  mà đi  đến đó, có phải  là  do theo 

đường Bát Chánh không ? 

Đường bát chánh ấy là : 

1/ Trông thấy theo lẽ chân chánh. 

2/ Suy nghĩ theo lẽ chân chánh. 

3/ Nói năng theo lẽ chân chánh. 

4/ Sự làm theo lẽ chân chánh. 

5/ Nuôi sống theo lẽ chân chánh. 

6/ Tinh tấn theo lẽ chân chánh. 

7/ Ghi nhớ theo lẽ chân chánh. 

8/ Và Thiền định theo lẽ chân chánh. 

Trong mọi lẽ chân chánh nói trên đây có đủ năng lực làm cho những bậc 

tu hành từ xưa đến nay, được nhờ cái ánh quang minh soi thấy đường tà nẻo 

vọng khỏi bị lạc lầm mà thẳng tới cõi chân không tịch diệt. Còn con ma sinh 

tử kia, không có ngõ nào mà đem hột giống luân hồi gieo rải trong miền thế 

gian được nữa. 

Như  vậy  thì  đường  Bát  chánh  là  một  nơi  cơ  sở  cho  người  xuất  gia  và 

một  cái  căn  bản  cho  người  học  đạo.  Nói  tóm  lại,  pháp  môn  Tịnh  độ  dạy 

người cho biết rằng cả thảy mọi sự hữu vi trong thế gian đều là giả dối như 

cảnh chiêm bao thấy đó rồi bỗng không đó, như bọt nước nổi đó rồi tan đó, 

như  hạt  sương  đọng  đó  rồi  khô  đó,  có  cái  gì  mà  làm  cho  đời  người  đặng 

nương cậy đâu ! 

Cho nên vị Tiên hiền nói : Lời Phật không tin chớ tin lời ai bây giờ ? - 

Huống chi  người ở nhà cửa thấp  xấu,  lại khen  là  nhà cao rộng  lớn, ăn cơm 

hẩm canh rau,  lại khen  mùi  ngon  vật  lạ, mặc áo  quần to  xấu,  lại  khen  là tố 

nhiễu nhỏ diệu. 

Bằng  nói  tâm  Tịnh  độ,  quốc  Tịnh  độ,  như  vậy  thời  chẳng  còn  chi  mà 

phân biệt, huống chi nay mắc cái khổ, già, bệnh, chết, trong việc đời có khi 

trái tình, thời nhan sắc kẻ ấy với nhan sắc người chưa tỏ ngộ đồng nhau, như 

vậy mà dám nói tâm Tịnh độ quốc Tịnh độ, mình bị chỗ trược buộc việc khổ 

não, sao lại dối mình chi lắm vậy ? Chẳng đặng vậy khá nên tin giáo pháp, 

vâng chánh lý cõi Tịnh độ mà tu. 

Như thuở xưa có người khắc tên một vị trung thần vào tấm bảng đá, nói vị 

trung thần kẻ gian ác, liền bị trời đánh (sét) chết người vu oan và tấm bia tan nát. 

Nay ta dùng vàng ngọc lụa là khắc chạm rương trấp, đựng lời vàng Đức 

Phật nói, mà đã chép trong kinh. Nếu lời kia là lời nói vọng, thì còn lắm tai 

hại hơn tấm bia của kẻ gian ác nói trên, có đâu đợi tới trăm năm, ngàn năm 

mà trời không đánh đó ư ? Thì đủ biết rằng lời Phật là lời thành thật vậy. Lời 

thành thật không tin, chớ hỏi ,  tin lời nào nữa ? 

Cho  nên  tôi   (lời ông  Vương Nhựt  Hưu)   nói,  không còn  nghi  ngờ, đã không 

nghi ngờ mà lại còn thậm tín hơn nữa. Huống chi từ xưa đến nay, những người tu 

theo pháp môn Tịnh độ này, sự cảm ứng rất nhiều chớ nên đem lòng không tin mà 

nói rằng không có. 

Nếu làm lành mà nói không có kết quả, vậy thì bây giờ thử làm ác coi có 

tai hại hay không ? 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ TƯ 

Người  nhà  Nho  hoặc  thấy  những  người  tín  đồ  bên  đạo  Phật  không  giữ 

giới  hạnh,  rồi  buông  lời  chê  đạo  Phật,  nhân  đó  mà  cái  thuyết  Tịnh  độ  của 

Đức Phật dạy không tên nữa, như vậy là không phải. 

Vì sao ? Thử hỏi, bên đạo của ông Lão Tử có những kẻ đạo sĩ bất chính 

không nhân, không nghĩa, mà rồi khinh đức Lão Tử sao đành và kẻ học trò 

Nho chẳng hiền, mà trở lại chê đạo cang thường của đức Khổng Tử dạy ư ? 

Người trí còn không bỏ một lời nói phải của người thường, huống chi ta 

đi chấp  những tín đồ  làm  không  đúng,  mà chê  giáo  lý cao thượng của Đức 

Thích Tôn ư ? 

Chính các đệ tử của Đức Phật Tổ thuở xưa cũng vậy, ông được hạnh kia, 

lại thiếu hạnh nọ. Như ông Mục Kiền Liên thì sáng suốt về phép thần thông 

thứ  nhất,  ông  A  Nan  thì  nghe  nhiều  nhớ  giỏi,  ông  Xá  Lợi  Phất  thì  trí  huệ 

sáng suốt hơn các vị Thanh Văn khác, ông Ca Diếp thì kiên tâm bền chí, tu 

theo hạnh đầu đà, khổ hạnh bậc nhất v.v…  

Nếu  các  vị  ấy  mà  được  cả  công  đức  đầy  đủ  muôn  hạnh  viên  dung,  thì 

ngang hàng với Đức Phật chớ đâu còn ở địa vị Thanh Văn hoặc Bồ Tát nữa. 

Ví dụ  như mấy  vị  đồ đệ hiền triết  môn đồ của đức  Khổng Tử, thì cũng 

có  ông  này  ông  khác.  Nếu  đem  so  sánh  từ  ông  hiền  số  một  đến  ông  hiền 

chót, thì ông  hiền chót có lẽ tài đức kém  hơn  mấy ông  hiền trước  là dường 

bao ? Nhưng cũng được dự vào địa vị thánh hiền như ai vậy. Huống chi đời 

nay các ông Tăng cũng có ông tu nhiều, cũng có ông tu ít, có ông đủ tài mà 

thiếu đức, lại có ông đức hạnh đầy đủ, mà tài năng khiếm khuyết, thì hà tất 

chúng ta lại đi chê giáo lý ư ? 

Vả lại giáo pháp Đức Phật lập ra không những một pháp mà là có pháp 

thế gian, và có pháp xuất thế gian nữa kia mà. 

Thế nào là pháp thế gian ? 

Pháp  thế  gian,  Đức  Phật  lập  cũng  in  như  pháp  của  đức  Khổng  Tử  dạy 

người đời không khác. Nay lược nói chỗ đại đồng, xin nhân giả để tâm nghiệm 

xét. Đức Phật sở dĩ khắn khắn dạy người đời đâu không răn người đời bỏ việc 

ác làm việc lành. Mà đạo Nho ta nào không từng răn ác khuyến thiện ư ! Nay 

đem những việc trước mắt thường thấy, nói cho dễ hiểu. 

Như đạo  Phật  thì  có  năm  giới  như  là  :  sát,  đạo,  tà,  vọng,  tửu.  Còn  nhà 

Nho thì có ngũ thường như là nhân, nghĩa, lễ, trí, tín, cũng như nhau. 

Nhà  Phật chẳng sát sinh,  nhà Nho  lòng  nhân  lớn, Phật  không  trộm cướp, 

nhà Nho nghĩa thanh liêm, nhà Phật không tà dâm, nhà Nho lễ minh chánh, nhà 

Phật không uống rượu, nhà Nho trí tỏ sáng, nhà Phật không nói vọng, nhà Nho 

tín chí thành là phải vậy. 

1/  Đức  Phật  dạy  kẻ  tín  đồ  quy  y  đạo  Phật  bảo  đừng  sát  sinh,  đừng  trộm 

cướp, đừng tà dâm ba nghiệp của thân. Cũng như bên nhà Nho đức Khổng Phu 

Tử nói : “Thắng tàn khử sát”, ngăn việc tàn nhẫn cấm việc sát hại, có câu người 

làm thi nói : Vua Văn Vương, đức kịp đến loài điểu thú, côn trùng. Loài điểu 

thú côn trùng, ngài không nỡ ra tay sát hại, huống chi hại người, như thế nhà 

Nho đâu không răn việc sát sinh đó ư ? 

Còn việc trộm cắp nhà Nho lại còn cấm gắt hơn nữa. Đức Khổng Tử lại 

nói  câu  :  “Ngô  vị  kiến  háo  đức  như  háo  sắc  giả”.  Nghĩa  là  :   Ta chưa  từng 

 thấy người nào ham đạo đức, ví như ham sắc đẹp. Kẻ làm thì cũng nói : Chê 

người  không  ham  đạo  đức,  mà  cứ  ưa  sắc  đẹp,  như  thế  đạo  nhà  Nho  đâu 

không răn việc tà dâm ư ? 

2/  Đức  Phật  dạy  tín  đồ  đã  thọ  giới  bất  vọng  ngữ,  thì  đừng  nói  dối,  nói 

thêu dệt, nói hai lưỡi, nói lời hung dữ là bốn nghiệp của miệng. Đức Khổng 

Tử  lại  nói  :  Nhân  nhi  vô  tín  bất  lập.  Người  mà  xã  hội  không  ai  tin,  ấy  là 

người  vô  dụng,  như  vậy  thì  nhà  Nho  đức  Khổng  Tử  nào  không  ngăn  cấm 

việc nói vọng ngữ ư ? Ngài lại nói : Lời nói chuốt ngót điểm tô sắc cho đẹp, 

người  như  thế  là  người  ít  có  lòng  nhân.  Thế  là  đức  Khổng  Tử  đã  răn  cấm 

không cho nói lời thêu dệt đã rõ rồi. 

Huống chi trong sách Nho Thiên Nhĩ Nhã, đức Khổng Tử có bảo đồ đệ 

ngài rằng : Ngươi chớ nói phải trước mặt, lui sau có lời dị luận. Thế là đức 

Khổng Tử còn cấm thêm không cho nói lời nói hai lưỡi vậy. Kế đến lời nói 

hung dữ.  Lời  nói  hung dữ,  là lời thịnh  nộ,  mắng  nhiếc  người, ông Tuân  Tử 

nói : Một lời nói, có thể hại người lắm hơn gươm dáo. Như vậy thì nhà Nho 

không bao giờ đức Khổng Tử không cấm ngăn lời nói hung dữ. 

3/ Đức Phật dạy tín đồ phải giữ ba nghiệp của ý mình cho được trong sạch, 

đừng sân đừng si. Đức Khổng Tử nói : Thấy việc người ta làm ơn, thời mình 

phải  lo  trả  nghĩa,  đó  là  Khổng  Tử  răn  học  trò  ngài  đừng  có  tánh  tham.  Đức 

Khổng  Tử  lại  dẫn  nhắc  cái  hạnh  tốt  của  ông  Bá  Di,  ông  Thúc  Tề  là  người 

không  để  tâm  nghĩ  đến  cái  thù  xưa   (bất  niệm  cựu  thù).  Đó  là  nhà  Nho  đức 

Khổng Tử răn cấm những kẻ học trò ngài, không muốn có những tính cách sân 

hận. Ngài lại muốn học trò ngài có những tính cách thông minh, cho nên ngài 

nói câu “Khổn nhi bất học, dân tư vi hạ”. Nghĩa là :  Dốt mà không học, ấy là 

 dân bậc hạ, thế là nhà Nho đức Khổng Tử phàn nàn răn việc ngu si triệt để. 

Do  đây  mà  nói  thời  đạo  Nho  cùng  với  đạo  Phật  chưa  từng  có  lúc  nào 

chẳng đồng  vậy. Song chẳng  đồng  là đạo Nho thì chỉ  nói  về pháp thế gian, 

dạy  đời  như  là  :  chánh  tâm,  tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình  thiên  hạ,  chỉ  nói 

trong một đời hiện tại rồi bao nhiêu cũng đổ trút về cho ông Trời. 

Còn đạo Phật, chẳng những nói về pháp thế gian mà lại còn dạy về pháp 

xuất thế  gian (ra  ngoài đời),  và biết đến các việc  nhiều kiếp, thấy rõ  nguồn 

cơn  nhân  duyên  nghiệp  báo  của  chúng  sinh  nhiều  đời  nhiều  kiếp  luân  hồi 

trong  lục đạo  và  rồi tại  làm sao tu phương pháp  gì  mà dứt  nghiệp báo  luân 

hồi sinh tử và thành ngôi đạo Vô thượng Bồ đề Chánh đẳng Chánh giác như 

các Đức Phật. 

Thế  mới  nói  đạo  Phật  với  đạo  Nho  không  đồng  là  vậy.  Vậy  muốn  biết 

chỗ sở trường của đạo  Phật thắng diệu  như thế  nào, thời cần  nên  xem kinh 

Lăng Nghiêm,  Lăng Già, Viên Giác, Kinh Vô Cái Chướng  Bồ Tát Sở Vấn, 

và hiểu nghĩa lý của bộ Kinh Kim Cang, thì tự nhiên hiểu thấu đạo Phật, còn 

chưa được như vậy, thời khoan vội chê đó. 

Nếu không biết mà chê, thời bị câu đức Khổng Tử quở rằng : “Bất tri nhi 

tác,  khả  bất  giới  tai,  khả  bất  giới  tai”.  Nghĩa  là  :   Không  biết  mà  làm  khá 

 chẳng răn ư ! Khá chẳng răn ư ! Đúng như thế thời lời nói Đức Phật Thích 

Tôn đáng tin lắm, lời nói của Ngài đáng tin thời cái thuyết Tịnh độ của Ngài 

nói lẽ nào không tin ? 

Chỗ gọi rằng pháp xuất thế gian, pháp môn niệm Phật cầu sinh Tịnh độ 

là hơn hết. Thế nào, người đời sao mà chẳng gắng vậy, tiếc thay ! Uổng thay 

! 

4/  Kẻ  hoặc  hỏi  ông  Vương  Nhựt  Hưu  :  Tại  sao  đạo  Phật  là  đạo  bình 

đẳng, mà Ngài lại phân biệt đạo Phật lại cao hơn đạo Nho ? Đáp rằng : Đạo 

Nho  là  đạo  trong  thế  gian  chỉ  nói  trong  một đời.  Còn  đạo  Phật  là  đạo  xuất 

thế  gian,  luận đến  những  việc  nhiều đời  nhiều kiếp, tự nhiên phải cao  hơn. 

Đạo Nho ví như ngôi sao. Đạo Phật dụ như mặt trời. Mặt trời không chấp nó 

sáng, mà ánh sáng của mặt trời tự nhiên phủ lấp ngôi sao vậy thôi. Hơn nữa 

đạo  Nho,  nếu  cao  bằng  đạo  Phật  thì  đạo  Nho  là  đạo  Phật,  có  chi  còn  phân 

biệt Phật với Nho. 

Huống  chi  Đức  Phật  dạy  :  “Nhất  thiết  chúng  sinh  giai  hữu  Phật  tánh”. 

Nghĩa  là  :   Tất  cả  chúng  sinh  đều  có  tánh  Phật.  Tuy  đồng  có  tánh  Phật, 

nhưng  có  tu  mới  thành  vị  Phật,  thành  Phật  thời  vượt  ngoài  thế  gian.  Còn 

không  tu  thời  vẫn  ở  trong  vòng  luân  hồi  lục  đạo  làm  loài  chúng  sinh,  làm 

chúng sinh thời là phải ở trong thế gian, rồi bây giờ ông cứ bảo, chúng sinh 

cũng bình đẳng, cũng ra ngoài thế gian như Phật, thì làm sao nghe được ? 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ NĂM 

Trong đời có người chuyên tu về phép tham thiền nói Tâm là Tịnh độ đâu 

có Tịnh độ nào. Tánh là Di Đà, bất tất cầu thấy Di Đà nào nữa. 

Lời ấy  mới  nghe qua tuồng  như là phải,  mà  xét  lại thời  không  phải. Vì 

sao ? Bởi cảnh Tây phương Tịnh độ, có lý có sự. Luận lý, thời hễ tâm mình 

tịnh thời tất cả đều tịnh, thật đúng cái nghĩa tâm là Tịnh độ. Luận về sự thời 

quả có thế giới Cực Lạc, Đức Phật đã cặn kẽ dạy rành Ngài đâu có nói vọng. 

Nghĩa là người nào cũng có thể thành Phật đặng, đó là tánh  mình đã có 

ông Phật Di Đà, quyết chắc không sai  vậy. Nhưng  mà bây  giờ đây cái tâm 

chưa đặng thanh tịnh, thời  làm sao  nói  :  Tâm  là Tịnh độ, Tánh  là ông  Phật 

Di Đà ? 

Ví  như  có  một  thứ  cây  danh  mộc,  cây  ấy  có  thể  chạm  trổ  hình  tượng 

Phật,  hình  Bồ  Tát  cực  kỳ  xinh  đẹp,  song  cần  phải  gia  công  dồi  mài  khắc 

chạm. Vậy sau mới thành, chớ chẳng lẽ vội chỉ cây danh mộc kêu là tượng 

Phật thật khéo, tượng Bồ Tát rất đẹp. 

Thế là người tham thiền nói : Tâm là cõi Tịnh độ, Tánh mình là ông Phật 

Di  Đà,  bất  tất  cần  thấy  Di  Đà  nào  khác,  ấy  là  không  phải  lẽ  vậy.  Lại  nữa 

hoặc tin có Tịnh độ mà chấp Tịnh độ là ở trong tâm mình, không muốn cầu 

sinh  về  Tây  phương  kia  vậy.  Nghĩa  là  họ  nói  :  hễ  tham  thiền  tỏ  ngộ  tánh 

mình, thì cố nhiên bằng Phật, bằng Tổ, Di Đà không đủ ra mắt đó, lời nói ấy 

cũng  quấy  nữa.  Vì  sao  ?  Lời  ấy  thật  là  cao  quá  cao,  nhưng  mà  không  thiệt 

hành cho kịp lời ấy : “Năng thuyết bất năng hành”, nghĩa là :  Nói được mà 

 làm không được. 

Huống  chi  cõi  Tây  phương  Tịnh  độ  kia  là  một  cõi  không  tham,  không 

luyến, không sân, không si. Còn cái tâm ta đây đã không tham, không luyến, 

không sân, không si chưa ? 

Cõi Tây phương Tịnh độ kia : Tưởng áo đặng áo, tưởng cơm đặng cơm, 

muốn tịnh thời tự nhiên tịnh. Còn cõi ta đây : Tưởng áo mà không có áo thời 

nó lạnh cứng ruột ta, tưởng cơm là không có cơm ăn thời nó đói thắt lòng ta, 

muốn tịnh  mà không đặng tịnh thời nó rộn ràng trong óc ta, muốn đi mà bị 

sông rạch, hầm hố, chông gai, không thể đi liền đặng, thời nó bứt rứt trong ý 

tánh ta. 

Thế  thì  chỗ  nói  rằng  :  Tâm  là  cõi  Tịnh  độ  thật  không  dễ  gì  được  vậy. 

Huống chi Đức Phật A Di Đà kia phước lớn hơn non sông, sức cao trên trời 

đất, biến địa ngục làm hoa sen, dễ như trở bàn tay, xem thế giới vô tận, gần 

như ở trước mắt. 

Còn phước đức, sức lực của ta đây, không thể độ mình, e bị nghiệp nặng 

kéo trước, mà phải đọa vào địa ngục đấy chứ ! Đâu có thể biến địa ngục làm 

hoa sen  ư ?  Kìa  những  việc cách  vách, còn có khi không  ngó  thấy  là khác. 

Huống  nữa  là  thấy  thế  giới  vô  tận  à  ?  Thế  thì  chỗ  nói  :  Tánh  mình  là  ông 

Phật Di Đà, thật không dễ gì được vậy. 

Vậy  thời  tâm  là  Tịnh  độ,  mà  rốt cục  chưa  được  như cõi  Tịnh  độ.  Tánh 

mình là Phật Di Đà mà rốt cục chưa được Di Đà. Thì đâu nên khinh cõi Tịnh 

độ mà không tin, bỏ Đức Di Đà mà chẳng muốn ra mắt ư ? 

Thế cho nên, người tu pháp môn niệm Phật cầu sinh Tây phương ra mắt 

Phật Di Đà, cầu đắc đạo thời rất dễ. Bằng cứ ở thế giới ngũ trược này, muốn 

tham thiền cầu tỏ ngộ tánh mình, hơn Phật, hơn Tổ, thật rất khó. Huống chi, 

người tu pháp  môn Tịnh độ không ngại gì những việc tham thiền. Cớ sao  ? 

Những người tham thiền ắt chê Tịnh độ mà chẳng tu ư ? 

Trong Kinh Đại A Di Đà nói : Có vô lượng Bồ Tát ở trong mười phương 

đều  vãng sinh  về quốc độ Phật  A Di Đà, thì thử nghĩ  Bồ Tát kia còn  muốn 

vãng sinh. Còn chúng ta là người bậc nào, mà không trông mong về cõi ấy ? 

Hay là có lẽ ta hơn các vị Bồ tát kia chăng ? 

Do  đây  mà  nói  :  Tâm  là  Tịnh  độ,  Tánh  là  Phật  Di  Đà,  thực  lời  to  mà 

chẳng thiếu yếu cao mà không rốt ráo vậy. Những người tu chưa đến bậc ấy 

 (tâm và tánh)  nghe lời đây thì lầm lắm vậy. 

Chi bằng cứ bước từng bước một đi lần đến chỗ thật, niệm Phật tu hành 

thời người người ắt sinh về Tịnh độ, mau khỏi luân hồi lục đạo. Bấy giờ đối 

với lời nói suông không thật kia, xa nhau một trời một vực vậy. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ SÁU 

Đức  Như  Lai,  dùng  Phật  nhãn  thấy  những  việc  vô  lượng  kiếp  về  trước 

và vô lượng kiếp về sau, cho nên những việc từ xưa đến nay, không việc gì 

mà  Ngài  không  thấy.  Và  Phật  lại  dạy  người  đừng  nói  vọng  thì  quyết  chắc 

rằng  Ngài  không  nói  vọng  ngữ,  dối  gạt  người  đời  vậy.  Và  chính  Ngài  dạy 

người đừng chấp  ngã, lẽ đâu Ngài  lại chấp ngã, để khoe khoang  với  người, 

thế nên biết lời nói của Ngài thật đáng bắt chước vậy. 

Xét  trong  Lăng  Nghiêm  nói  :  Có  mười  bậc  Tiên  đều  đặng  sống  lâu  tới 

ngàn muôn năm, đến khi số tận, lại phải bị luân hồi. Bởi không rõ bản tánh 

mình sẵn có tánh Phật,  nên  luân  hồi  làm chúng sinh trong sáu đạo,  mà đạo 

Tiên là một đạo cũng đồng ở trong vòng luân hồi, nên gọi là bảy đạo  (hay là 

 thất thú)  tuy danh từ có khác, chớ cũng  một hạng người trong luân hồi như 

nhau vậy. 

Sở  dĩ  người  đời,  những  số  người  học  theo  đạo  Tiên  hàng  muôn,  mà 

những người đắc quả thành Tiên muôn người không đặng một. Dẫu có đặng 

đi nữa cũng không khỏi kiếp luân hồi, vì chấp hình thần nơi thân tứ đại  mà 

không thể rời bỏ xác tứ đại vậy. 

Xét  cho  đúng  hình  thần  ấy,  cũng  là  một  cái  vọng  tưởng,  ở  trong  chân 

tánh của mình mà hiện ra, cũng như cục bọt nổi lên từ nơi nguyên nhân của 

nước vậy, chớ không phải chân thật có. 

Thế  mà  người  mê,  tưởng  thân  ấy  là  thiệt,  tu  luyện  nơi  thân  mà  không 

tỉnh  ngộ  nơi  tâm.  Vì  sao  ?  Bởi  tâm  như  vị  công  tào,  còn  thân  như kẻ  tùng 

giả, kẻ tùng giả do vị công tào sai khiến, nếu công tào không có thời tùng giả 

cũng tiêu vong. 

Ôm ấp lấy thân, luyện tập lấy thân, cũng như người chấp lấy một vật giả 

mà không biết bỏ vật giả dối, để cầm nắm vật thiệt đó vậy ! 

Cho nên ngài Hàn Sơn Thập Đắc có làm một bài thi như vậy : “Nhiêu nhữ 

đắc Tiên nhân, cáp tợ thủ thi quỷ, phi nhược Phật gia chi sinh tử tự như, nhi vô 

sở câu giả”. Nghĩa là :  Dầu tu đặng làm người Tiên khác nào quỷ giữ thây chết, 

 không bằng tu bên đạo Phật đường sinh tử tự như, mà không câu chấp vậy. 

Vừa rồi, cỡ vài trăm năm sắp lại đây, kể người chứng đặng quả Tiên, thời 

duy có ông Chung Ly và ông Lữ Đồng Tân, chẳng những ngàn muôn, chính tôi 

 (Vương Nhựït Hưu) được biết trong số ấy cũng không phải là ít, thế mà rốt cục, 

cũng đều tử vong, mai vu hạ thổ. 

Thiệt uổng lúc bình sinh, luống hao tâm lực rốt cục không ích lợi gì cả. 

Vậy ai  là  người  muốn cho đặng trường sinh bất tử, thì không phương pháp 

chi bằng pháp tu niệm Phật cầu sinh về Tịnh độ là hơn hết. 

Vì sao ? Bởi người sinh về cõi Tịnh độ số thọ kiếp kiếp đời đời, nên gọi 

trường sinh bất tử vậy. 

Thế mà phần đông, lắm người không biết tu theo pháp môn này, cứ học theo 

pháp thần tiên, khác nào bỏ hòn ngọc tốt trước mắt, mà mãi đi kiếm những thứ 

đá võ phu há chẳng lầm ư ? Kẻ hoặc hỏi : Những người tu Tịnh độ sau khi nhắm 

mắt có chứng nghiệm gì ? 

Ông  Vương  Nhựt  Hưu  đáp  :  Trong  Tịnh  độ  truyện,  có  chép  đủ  những 

việc  cảm  ứng  của  những  người  tu  Tịnh  độ  đành  rành  đâu  không  chứng 

nghiệm ! 

Có đâu  như bên  nhà tu  theo pháp thần tiên,  hễ có sở đắc chút chi,  thời 

dấu kín  (bí mật),  không dám truyền ra và nói sợ tiết lậu thiên cơ mà có tội. 

Còn đạo Phật thời pháp môn của Đức Phật dạy truyền  mãi cho người đời 

biết,  để  tu  hành.  Thế  mà  sợ  truyền  không  đặng  rộng  nữa  kia.  Bởi  mục  đích 

muốn độ tận chúng sinh, nhiên hậu dĩ mới mãn nguyện. 

Thế là chỗ rộng lớn của đạo Phật thật không thể lường, không phải phép 

thần tiên kia, mà hằng sánh kịp vậy. 

Lại có kẻ thưa rằng : Tôi là người phàm đâu dám trông mong về Tịnh độ 

mà  làm  Phật,  vậy tôi thiệt có  lòng đó  lại e là  vọng  tưởng ? Chẳng phải thế 

đâu, ông Phật đó là tánh giác mình, cõi Tịnh độ là cái tâm mình. Lòng ấy ai 

mà chẳng có, hễ giác là Phật, mê là chúng sinh vậy. 

Người bỏ giác tánh hiệp sáu trần, luân hồi ba cõi, bốn loại sáu đường, gây 

nghiệp lành dữ, quả báo tốt xấu, đều bởi nhìn tứ đại đó là thân ta, sáu trần thiệt 

có, theo  mãi cảnh  dối,  ngày đêm trôi  nổi chẳng chịu  xét suy đặng trở  lại chỗ 

sáng, mà ăn chay niệm Phật. 

Thì từ khi sinh đến lúc già, chỉ lo gia nghiệp chẳng rồi, của cải tuy nhiều 

cũng chẳng vừa lòng, càng nhiều càng cầu lòng tham chẳng đầy. 

Tuy nói làm lành thờ Phật, đảnh lễ đốt nhang làm phước chỉ nguyện giàu 

có, sang cả, sống lâu đừng chết, mới làm chút đỉnh sự phải và phục nguyện 

vài  điều,  thì  cầu  cho  lúa  gạo  đầy  kho,  tằm  tơ  vạn  bội,  con  cháu  vinh  hiển, 

trâu  ngựa  sinh  nhiều.  Rủi  xảy  có  điều  chi  chẳng  vừa  lòng,  thì  họ  oán  Phật 

sao không  bảo toàn,  họ chỉ  muốn  mỗi  ngày của tới thường  thường, thì  mới 

nói  vị  thiên  long  cảm  ứng,  tham  cầu  như  vậy  mới  gọi  là  vọng  tưởng  chứ  ! 

Đâu có phải cầu sinh Tịnh độ gọi là vọng tưởng ư ? Vả chăng trong lời sám 

của đức Phổ Hiền Bồ Tát có nói rằng : Nguyện tôi đến lúc lâm chung, trừ hết 

việc chướng  ngại, trước  mặt thấy Đức  A  Di Đà, đặng sinh  về cõi an  vui  là 

phải vậy. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ BẢY 

Có  người  không  tin  nhân  quả, nhân  đó  không  tin  Tịnh  độ  luôn.  Vả  chăng 

nhân quả đâu khá chẳng tin ? 

Kinh  Nhân  Quả  nói  :  “Yếu  tri  tiền  thế  nhân,  kim  sinh  thọ  giả  thị,  yếu  tri 

hậu thế quả, kim sinh tác giả thị”. Nghĩa là :  Muốn biết nhân đời trước, coi đời 

 nay thọ quả gì đây, muốn biết quả đời sau, coi đời nay ta tạo cái nhân gì đó. 

Nếu không tin lời này, sao chẳng lấy những việc trước con mắt mà xem thử :  

Người đời sở dĩ có  người  giàu, có người  nghèo, có  người  làm chủ  nhà, 

có  người  làm  đầy  tớ,  có  người  ăn  không  hết,  có  người  bòn  không  ra,  có 

người ở nhà rộng năm căn bảy lớp, có kẻ lại ở sân hè xó chợ, có người vui, 

có  kẻ  buồn,  có  người  sống  lâu,  có  người  chết  yểu  v.v…   mỗi  mỗi  không 

đồng. 

Tuy  nói  rằng  số  mạng  do  nơi  trời,  nhưng  xét  cho  đúng  lý,  Trời  đâu  có 

riêng tư cho ai ư ? Bởi vì người đời trước tạo cái nhân chẳng đồng nên đời 

nay hưởng thọ quả báo cũng không đồng, mà trời thì là chủ chứng cho vậy 

thôi. 

Thế cho nên cái thân này, kêu bằng cái thân quả báo. Thế nào là quả báo 

? Nghĩa là : Đời trước ta gây tạo cái chi, đời nay sinh cái thân này, để chịu 

quả báo ấy, chớ Trời nào có dung cho cái Tâm ta được ư ? Vì sao ? Ví như 

người đời, hoặc người có công, hoặc người có tội với triều đình vậy, có công 

thời đặng thưởng, còn có tội thì phải trừng. 

Đời trước ta tạo cái nhân thiện ác gì đây, nên đời này phải chịu cái ảnh 

hưởng, hoặc hưởng phước, hoặc mang họa, để đền bù lại, đó gọi rằng trả quả 

vậy. 

Kìa  như những  người  nào  tạo thiện  nhân  được thuần thục, thời bây  giờ 

hưởng phước được hoàn toàn. 

Còn như những người nào đời trước tạo nhân nửa thiện nửa ác, thời đời 

nay cũng tùy theo mà lấy những sự ảnh hưởng ấy. Bởi vậy mới có người đầu 

tắt mặt tối, làm đổ mồ hôi rơi nước mắt mà cũng không đủ cơm ăn áo mặc, 

lại có kẻ ăn rồi thả rông, không làm gì động móng tay, lại cũng quần này áo 

kia, nay ăn cao lầu, mai ăn tiệc nọ tiệc kia. 

Bởi thế trong kinh có nói rằng : “Giả sử bá thiên kiếp sở tác nghiệp bất 

vong, nhân duyên hội ngộ thời, quả báo hườn tự thọ”. Nghĩa là :  Ví dầu trăm 

 ngàn  kiếp  mình  làm  việc  chi  cũng  chẳng  mất,  nhân  duyên  lúc  gặp  gỡ,  quả 

 báo lại mình chịu. 

Nhân nào quả ấy, như bóng theo hình, vang theo tiếng dội, hào ly không 

hề  sai  chạy,  vậy  cho  nên  có  câu  :  “Chủng  đào  đắc  đào,  chủng  lý  đắc  lý”, 

nghĩa là :  Trồng đào thời đặng đào, trồng lý thời đặng lý. “Vị hữu chủng ma, 

nhi đắc đậu, chủng mạch nhi đắc tắc giả”, nghĩa là :  Chưa có khi nào trồng 

 mè mà đặng đậu, hay là trồng bắp mà đặng lúa bao giờ. 

Duy có lúc trồng thì ít mà lúc thu gặt thời nhiều. Ví dụ như lúc trồng chỉ 

có một hột lúa, mà lúc hái thời được nhiều hột lúa, trái lại việc thiện ác, họa 

phước cũng vậy. 

Lúc làm cái thiện hoặc cái ác không bao nhiêu, mà lúc sau hoặc hưởng, 

hoặc chịu tội, cũng đầy dẫy nên có câu : “Xuân chủng nhất liệp túc, thu thâu 

vạn quả tử”, nghĩa là :  Mùa Xuân gieo một hột, mà mùa Thu thâu được nhiều 

 hột. 

Người  đời  tạo  thiện  ác,  cảm  thọ  sự  quả  báo  cũng  như  vậy,  không  hơn 

không kém, ấy là lý tự nhiên như thế, chớ không phải Thượng đế nào thưởng 

phạt ta đặng.  Lại  nữa  thử  hỏi  :  nếu  nói không có  nhân quả  hiện tại, thì thử 

nghĩ tại sao những kẻ trộm cắp sát nhân, sợ gì mà lại phải trốn tránh ? Ấy rồi 

có khi nào, kẻ sát nhân trộm cướp có tránh khỏi những ác nghiệp của họ đã 

làm không nào ? 

Trong Kinh Niết Bàn nói : Nghiệp báo có ba điều : một là Hiện báo, hiện 

đời nay làm nghiệp lành dữ, hiện chịu quả báo khổ vui đời này. Hai là Sinh 

báo,  hoặc  kiếp  trước  làm  nghiệp,  đời  sau  chịu  quả  báo,  hoặc  đời  nay  làm 

nghiệp  đời  sau  chịu  quả  báo.  Ba  là  Tốc  báo,  trước  mắt  gây  việc  bèn  thấy 

mắc quả báo. 

Vậy xét trong một lần nữa : những người đã thọ cái nhân không tốt, nên 

mắc  lấy cái quả khổ  là  một  tội  rồi,  mà bây  giờ  đổ thừa cho trời  khiến, trời 

phạt, ấy là chồng thêm một tội vu oan là hai tội, khác nào kẻ không cẩn thận 

để lửa cháy nhà rồi đổ thừa họ Toại nhân xưa bày kéo lửa, người trí không 

bao giờ tin quấy, nói lầm như thế vậy. 

Vậy  thì  đủ  chứng  minh  cho  cái  lý  nhân  quả  này  đáng  tin. Vả  chăng  một 

đứa bé thơ có tội tình gì mà mới lọt lòng mẹ lại phải chịu tật nguyền ? Hoặc đui 

hoặc dư thiếu  tay chân  hoặc không biết đi  biết đứng, nói cười, thì thử  hỏi cái 

mầm gốc ấy tự nơi đâu mà sinh ra ? 

Vậy thì cái  lý  nhân quả  này đáng tin, thời cái thuyết Tịnh độ Đức Phật 

nói chắc khá đặng tin. Vì sao ? Bởi hai thuyết cũng là một lời Phật nói vậy, 

Phật nói lý nhân quả đã rõ ràng như hai với hai là bốn chắc như thế, thời cái 

thuyết Tịnh độ Đức Phật nói : Không bao giờ Ngài nói vọng vậy. 

Đây  là  nhân  người  không  tin  nhân  quả  mà  rồi  cũng  không  tin  thuyết 

Tịnh độ luôn, cho nên bài này tôi  (ông Vương Nhựt Hưu), phân giải chỗ lầm 

đó vậy. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ TÁM 

Có người thấy những việc thiện ác trước mắt chưa có quả báo, nhân đó 

mà không tin cái lý nhân quả, và không tin có cõi Tịnh độ. Đâu có biết, thiện 

ác  chưa  có  quả  báo,  tuy  chưa  có  chớ  không  phải  là  không  vậy,  chỉ  vì  sớm 

với muộn mà thôi. 

Thí  như kẻ  cướp  và  người  làm  công  siêng  năng  cần  mẫn,  thì  được  chủ 

yêu  vì,  mà  lại  đặng  lên  lương  thăng  chức,  còn  kẻ  cướp  kia  không  kíp  thì 

chầy cũng phải sa vào lưới pháp luật rồi một ăn ít, hai phải trả nhiều năm lao 

tù khổ cực, ấy đó cũng là một cái hiện tiền nhân quả. 

Đức Phật từng kêu ông A Nan mà bảo rằng : “Này A Nan ông có biết vì 

sao, có người  đời  nay  làm  lành  mà chết đọa địa  ngục,  lại có  người đời  nay 

làm ác mà chết được sinh lên thiên đường không ?”. 

Ông A Nan bạch Phật, con thiệt không biết cớ làm sao cúi xin Như Lai 

từ bi chỉ giáo. 

Phật  bảo  này  A  Nan, những  người  đời  nay  làm  lành  mà chết đọa  vào địa 

ngục đó, là cái lành đời nay chưa thuần thục, mà cái ác đời trước đã thuần thục 

vậy. 

Những người đời nay làm ác, mà khi chết được sinh lên thiên đường, đó là 

cái ác đời nay chưa thuần thục, mà cái lành đời trước đã thuần thục vậy, sở dĩ 

cái nào thuần thục trước thời là đi chịu quả báo trước. Ví như người thiếu nợ, 

mối nào gấp đòi thời trả trước. 

Họ Tả thị là bộ sách Xuân Thu nói : Ông Lăng Võ Tử có đức để lại cho 

con  ông  là  ngươi  Ảm, cho  nên  ngươi  Ảm  tuy  làm ác,  mà có thể khỏi được 

họa hại; còn con ngươi Ảm là thằng Đinh hết sức làm lành mà rốt cuộc bị cái 

ác  của  Ảm  lây  lụy  đến  đỗi  đời  Đinh  phải  chịu,  cho  nên  Đinh  tuy  làm  lành 

song sống mà rồi phải mắc nạn. 

Song những việc thế gian, thiện ác, quả báo, ngó thấy trước con mắt còn 

như thế, huống chi những việc cách đời, làm sao biết được. Cho nên phương 

ngôn thường có câu  : “Đời  xưa trả báo thời chầy, đời  nay trả báo  một  giây 

nhãn tiền”. 

Thật  quả  như  vậy  có  người  lúc  trước  hống  hách  bao  nhiêu,  bây  giờ  lại 

hiền lành bấy nhiêu, bởi vì hồi nào còn của còn quyền, kêu dân dân dạ, bây 

giờ  dạ  dân,  ấy  đó  cũng  là  một  quả  báo  !  Vậy  ta  đem  một  thí  dụ  mà  suy 

nghiệm thì đủ chứng tỏ coi có quả báo không vậy ? 

Ví như thân ta đang có bệnh ghẻ ngứa, đến lúc tới cơn ngứa thì ta gãi có 

phải nó đã ngứa lắm ư ? Ấy mà sau khi đã sự ngứa ngẩm rồi, thì có phải nó 

đau nhức nhối lắm không ? Mà sự đau nhức mới lại khó chịu hơn lúc ngứa 

ngẩm, ấy đó cũng là một quả báo, nếu khi cơn ngứa mà ta dằn tâm đừng gãi 

thì đâu đến nỗi nhức nhối đau đớn sau khi ! Cứ suy như thế thì đủ biết, dù ở 

trường  hợp  nào  cũng  có  sự  báo  ứng,  dù  thiện  dù  ác,  đều  có  sự  quả  báo  đi 

đôi, nên phương  ngôn có câu  rằng  : “Phước bất trùng  lai,  họa  vô đơn chí”, 

nghĩa  là  :  Cái  phước thì không đến cho ta hai lần, chớ cái họa  thì bao giờ 

 cũng chực chờ trước ngõ. 

Bởi vì ta làm việc phải trong một xóm thì ít ai khen, nhưng không mắc 

họa, chí ư, ta thử làm một chuyện quấy thì cả xóm nhao nhao, nếu không tù 

rạc thì cũng đòn bộng tiếng tăm. 

Đó  là  làm  lành sẽ  gặp  lành, còn  làm ác  gặp ác, thì không phải quả báo 

chớ chi ? 

Trong  kinh  thơ  lại  nói  :  “Thiên  đạo  phước  thiện  họa  dâm”,  nghĩa  là  : 

 Trời ngài giáng phước cho người lành, giáng họa cho kẻ dữ (tiếng nói Trời 

 là chỉ cho công lý). 

Cho biết đời trước, chỗ làm có lành có dữ nên đời nay dùng họa phước 

mà đền đó. Chỗ bởi chẳng đặng trọn việc lành, nên chẳng đặng trọn hưởng 

phước. 

Bởi vậy  mới có giàu sang mà khổ chết yểu, có người nghèo hèn sống lâu 

đặng vui vẻ, có người sang yêu mà bị nhục, có người thấp thỏi mà an nhàn, có 

người tuổi nhỏ thi đỗ cao khoa, có người thi không đậu, có người tiền gạo đầy 

dẫy mà không con trai con gái, người nghèo mạt ghét con, mà lại sinh con liền 

liền, có người sao lại chồng chết trước vợ còn sống, vợ chết mà chồng sống, có 

người con mà lại chết trước cha mẹ ông bà, có người vui trước mà sau lại khổ, 

có ngươi khổ trước mà sau lại vui, có người trước sau vui mà ở giữa chừng lại 

khổ, có  kẻ  trước  sau  khổ  giữa  chừng  lại  vui, có  người  trọn  đời  vui  vẻ, có  kẻ 

trọn kiếp lại buồn. 

Nếu không tin có nhân quả vậy chớ mấy cớ nói trên bởi đâu mà ra ? 

Phải biết  việc  lành dữ rõ ràng  nhân quả chẳng  mất. Phật  nói chắc đoán 

nhân quả, ắt không nói dối việc nơi cõi Tây phương. Vả luận thân đứng làm 

người, phải biết việc phải quấy, biết việc liêm sỉ, tin việc nhân quả, sợ việc 

tội  phước,  xét  việc  lành  dữ,  phân  lẽ  tà  chánh,  trên  chẳng  hờn  trời,  dưới 

chẳng trách  người, sang  hèn chẳng  hay động  lòng, đặng  mất chẳng hay rủn 

chí,  ở  chỗ  giàu  sang  chẳng  vui,  rủi  nghèo  hèn  chẳng  buồn,  tới  lui  biết  tự 

lượng sức gánh việc, đáng dùng đó thời làm, đáng bỏ đó thời bỏ, ngay thảo 

nhân từ, trước sau chẳng dối. Như thế chẳng là quân tử, là bậc đại hiền chớ 

chi ? 

Ông Lão Tử nói : “Thiên võng khôi khôi sơ nhi bất lậu”, nghĩa là :  Lưới 

 trời  lồng  lộng  tuy  thưa  mà  chẳng  lọt,  chính  tam  giáo  đều  đồng  một  lý  đây, 

nhưng chỉ có chậm và  mau vậy thôi đâu nên lấy việc trước mắt chưa thấy  mà 

vội  cho  rằng  không  có  quả  báo, không  có  nhân  quả,  mà  rồi  không  tin  có  cõi 

Tịnh độ vậy ? 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ CHÍN 

Kẻ  hoặc  nghi  hỏi  :  Người  trong  cõi  này  niệm  Phật,  bên  Tây  phương 

trong ao thất bảo thế nào lại mọc lên một đóa hoa sen ? 

Ông Vương Nhựt Hưu đáp : Việc ấy dễ hiểu chẳng khó gì. Ví như một 

cái  minh  kiến,  phàm  có  vật  chi  đến,  liền  hiện  bóng  trong  đó,  kiến  kia  nào 

từng chẳng có tâm dung nạp, bởi kiến kia cũng là lẽ tự nhiên vậy thôi. 

Trong  cõi  nước  Đức  Phật  A  Di  Đà  một  màu  thanh  tịnh  trong  sạch,  tự 

nhiên chiếu thấy  mười phương thế  giới, cũng  như  minh  kiến kia,  xem thấy 

mặt mày. 

Cho nên người cõi này niệm Phật, thời bên cõi Tây phương trong ao thất 

bảo tự nhiên sinh ra một đóa hoa sen không đủ nghi vậy. 

Kẻ hoặc lại nghi hỏi nữa : Niệm thần chú vãng sinh Đức Phật A Di Đà 

thường đứng trên đảnh, vệ hộ người đó, nếu vô lượng chúng sinh niệm thần 

chú ấy, Đức Phật A Di Đà đâu hay khắp, đứng trên đảnh người kia mời ? 

Đáp rằng  : Đó cũng tự nhiên  vậy. Vì sao  ? Ví  như trên trời chỉ có  một 

mặt trăng, mà phổ hiện trong tất cả lũng nước, đâu chẳng phải tự nhiên ư ? 

Có người đương tu hành tinh tấn lại nghi hỏi : Người niệm Phật khi lâm 

chung,  Phật  và  Bồ  tát  đến  rước,  và  như  trong  mười  phương  thế  giới  có  vô 

lượng chúng sinh cũng  tinh tấn  niệm  Phật, Phật đâu biết kỳ  lâm chung kia, 

mà đến rước cho hết. 

Đáp rằng : Cũng tự nhiên vậy. Ví như trên không trung có một mặt trời 

khắp chiếu tới vô lượng thế giới nước này qua nước khác đâu chẳng phải là 

lẽ tự nhiên chớ gì ? 

Huống chi oai thần Đức Phật, chẳng phải như thế lực mặt trời mặt trăng 

vậy, thời sự khắp đứng trên đảnh, khắp biết thời kỳ lâm chung, nào đủ nghi 

vậy. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

HẾT QUYỂN NHẤT 

---o0o--- 

QUYỂN NHÌ - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI : 

Ta xét trong Đại Tạng có bộ : 

Vô Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh. 

A Di Đà Quá Độ Nhân Đạo Kinh. 

Vô Lượng Thọ Kinh. 

Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Kinh. 

Trong bốn bộ này gốc cũng là một bộ, song người dịch chẳng đồng, nên mới 

đặt ra các tên bốn bộ, trong đó câu văn và chữ viết có sai lạc nhiều lắm, nhưng 

tôi đã có giảo chính và cũng đã khắc bản ấn hành lâu rồi. 

Hôm nay tôi rút trong bốn bộ nói trên và các kinh truyện khác làm lời tổng 

yếu, để cho những người muốn tu Tịnh độ dễ hiểu, để thực hành làm theo. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NHẤT 

Nói tóm lại trong Đại Tạng, chẳng những có mươi ngoài bộ kinh, nói về 

việc Tây phương Tịnh độ. Lời đại lược trong các bộ nói, cõi kia, toàn dùng 

bảy báu trang nghiêm không có địa ngục, ngạ quỷ, và cầm súc cho đến loài 

bò bay máy cựa. Thường được thanh tịnh tự nhiên, không còn tất cả tập ác, 

cho nên kêu là cõi Tịnh độ. 

Người trong cõi này trong hoa sen sinh ra, sống  mãi không già, ăn mặc 

cửa nhà tùy ý muốn đều hiện ra, cảnh tượng ấy vẫn trường xuân, không còn 

có nóng, rét, hoàn toàn khoái lạc không có chút khổ, cho nên gọi là thế giới 

Cực Lạc. 

Tên Đức Phật ở thế giới ấy, hiệu là A Di Đà, A Di Đà là tiếng Phạm ngữ 

(A-mi-ta Bu-đa) 

Theo  tiếng  nói  nước  Trung  Hoa  dịch  là  Vô  lượng.  Bởi  do  hào  quang 

Đức Phật kia chiếu khắp mười phương thế giới không có hạn lượng. 

Phàm  chúng  sinh  phát  tâm  niệm  Phật,  không  một  chúng  sinh  nào  mà 

Ngài không soi thấu cho nên lại có tên là : Vô Lượng Quang Phật. 

Thọ mạng Đức Phật kia, cùng nhân dân trong nước ấy đều không có hạn 

lượng. Dù kiếp số hà sa còn có hết, chớ số thọ mạng kia không bao giờ cùng 

tận. Cho nên có tên là : Vô Lượng Thọ Phật. 

Đức Phật kia có đại thệ, nguyện độ người, oai thần Ngài thật bất khả tư 


nghị ! Cho nên người nào chí tâm tin hướng niệm danh hiệu Ngài, hiện đời 

được tiêu tai, tiêu nạn, dẹp trừ được loài quỷ quái oan khiên, thân tâm được 

yên tịnh. Tăng  thêm phước thọ cảm đến  bên  Tây phương kia, trong ao thất 

bảo tự nhiên sinh một đóa hoa sen, một ngày nọ gá sinh trong đó, mau thoát 

khỏi cõi luân hồi. 

Những  chuyện  như  đây,  đều  có  sự  tích  không  phải  lời  bịa  đặt  hoang 

đàng dối gạt. 

Cái  thuyết  niệm  Phật,  rất  dễ  làm,  cả  trong  Đại  Tạng,  có  tám  vạn  bốn 

ngàn  pháp  môn,  tóm  tắt,  những  pháp  môn  cho  dễ  tu  hành,  thời  không  có 

pháp  môn  nào  bằng  pháp  môn  Tịnh  độ.  Thế  mà,  người  hoặc  không  biết, 

đáng thương đáng tiếc ! Nhưng biết mà không làm, lại càng thương tiếc vậy 

! 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NHÌ 

Trong  Kinh  Đại  A  Di  Đà  nói  :  “Đức  Phật  Thích  Ca,  một  bữa  dung  nhan 

khác thường. Thị giả là ông A Nan thấy lấy làm lạ hỏi. Phật bảo hay thay lời 

ông  hỏi,  công  đức  nhiều  hơn  đem  cả  của  bảy  báu  cúng  dường  tất  cả  thế  giới 

 (thiên hạ)  nào Thanh Văn, nào Duyên Giác, và bố thí bao nhiêu chư Thiên, 

nhân  dân,  hẳn  nhẫn  đến  loài  quyên  phi  xuẩn  động,  trải  qua  nhiều  kiếp,  và 

hơn  trăm  nghìn  muôn  kiếp  công  đức  nhiều  biết  bao,  thế  mà  không  thể  kịp 

một phần công đức của ông hỏi đây ! 

Sở dĩ vì sao ? Bởi chư Thiên, Đế Thích nhân dân, cho đến loài quyên phi 

xuẩn động, đều nhờ câu hỏi của ông mà được đạo, độ thoát. 

Do  đây  xem  đó,  thiệt  Đức  Phật  Thích  Ca  khi  muốn  nói  hạnh  nguyện 

Đức Phật  A Di Đà, còn trong  tâm  mà  đã  lộ bày ra  ngoài sắc  mặt, khác  với 

lúc bình thường thời đủ biết Đức Phật A Di Đà, sở dĩ cảm đến chư Phật một 

cách phi thường. 

Huống  chi  cảm  tất  cả  chúng  sinh  ư  ?  Chúng  sinh  chưa  được  độ  thoát, 

nhờ ông A Nan hỏi, Phật trả lời mà được độ thoát. 

Ấy là trên từ chư Thiên Đế Thích, dưới đến loài quyên phi xuẩn động đồng 

một  hạng  còn  ở  trong  vòng  luân  hồi,  chưa  được  độ  thoát,  nay  nhờ  nghe  đại 

nguyện đại lực Đức Phật A Di Đà mà được độ thoát vậy. 

Lời  nguyện  ban  đầu,  Đức  Phật  A  Di  Đà  rằng  :  Đến  khi  ta  thành  Phật, 

danh  tiếng  ta  đồn  khắp  mười  phương.  Người,  Trời,  vui  mừng  đặng  nghe, 

thời đều được sinh về nước ta vậy. Ngài lại nói : “Chẳng những loài người, 

mà là tất cả loài địa ngục, ngạ quỷ, và súc sinh cũng được sinh về trên nước 

của ta nữa”. 

Thế là tất cả lục đạo chúng sinh luân hồi trong ba cõi, không một chúng 

sinh nào mà không nhờ Đức Phật A Di Đà từ bi tế độ, thì đủ biết vậy. 

Cho nên kinh này Di Đà nói : Đức Phật A Di Đà hiện ở cõi Tây phương 

Cực  Lạc thế  giới,  mà cũng ở trong  mười phương thế  giới khác giáo hóa vô 

ương số, chư thiên, nhân dân, dĩ chí loài quyên phi xuẩn động, đâu đâu cũng 

đều được siêu độ và giải thoát. 

 Quyên phi xuẩn động : Loài bò bay, máy cựa. Loài bò bay máy cựa, mà 

Đức Phật còn tế độ. Huống chi người thực là hạnh nguyện quảng độ chúng 

sinh của Đức Phật A Di Đà, không thể cùng tận. 

Phàm  người  nhất  niệm  quy  y,  thời  liền  sinh  về  nước  Ngài  không  còn 

nghi vậy. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ BA 

Trong Kinh A Di Đà lại nói : Vô lượng số kiếp về trước có một Đức Phật 

hiệu là Thế Tự Tại Vương ra đời, hóa độ chúng sinh, khi đó một ông vua nước 

lớn, đến nghe pháp tỏ ngộ liền bỏ ngôi vua đi xuất gia tu hành hiệu là Pháp Tạng 

Tỳ Kheo  (tức là Phật A Di Đà).  

Đối trước Phật Thế  Tự  Tại Vương phát 48 lời đại  nguyện. Nguyện  nào 

nguyện nào cũng đều một mục đích cứu độ chúng sinh. 

Phát nguyện rồi, Ngài tinh tấn tu hành thoát khỏi sinh tử, vào quả vị Bồ 

Tát.  Khỏi  sinh  tử  là  đối  với  sự  sinh  tử  tự  như  vậy.  Vào  quả  vị  Bồ  tát  là  : 

trong thời tu huệ, ngoài thời tu phước vậy. 

Tu  Huệ  là  trau  giồi  huệ  tánh,  càng  ngày  càng  xán  lạn,  đến  khi  thành 

Phật,  thời  huệ  tánh  trùm  khắp  cả  hư không  thế  giới,  không  chỗ  nào  không 

biết, không chỗ nào không thấy. 

Tu Phước là gá sinh trong tất cả mọi loài đồng hình thể, đồng tiếng nói, 

lập  phương  pháp  giáo  hóa,  cho  nên  trên  từ  vị  Đế  Thích,  dưới  cho  đến  loài 

trùng kiến vi tế, đều gá sinh trong đó cả. 

Như vậy, vô lượng, vô số kiếp lại đây, lập pháp giáo hóa chúng sinh. Vả 

chăng lập phương pháp như thế, đâu không phải đặng phước. 

Nhưng đặng phước mà không thọ dụng, cho nên phước càng chứa, càng 

chứa thì càng lớn, càng lớn càng lâu, càng lâu thời tràn khắp cả hư không thế 

giới vậy. 

Phước lớn thời oai thần lớn. Ví như người đời làm lớn, thời thế lực lớn. 

Do oai thần ấy, không chỗ nào chẳng đặng, cho nên mới đặng thành tựu đại 

nguyện, vì thành tựu đại nguyện cho nên được chứng vào ngôi vị Phật vậy. 

Từ lời nguyện ban đầu, đến lời nguyện cuối cùng không lời nguyện nào 

mà không cứu độ chúng sinh. 

Song  nay  Ngài  đã  thành  Phật  trên  mười  đại  kiếp  rồi,  hẳn  không  trái 

nguyện  độ  sinh.  Thế  nên  người  nào  một  lòng  tín  hướng,  niệm  danh  hiệu 

Ngài  hiện đời ắt  nhờ phước giúp, thân sau chóng sinh  về thế  giới Cực  Lạc. 

Người  hay  chuyên  lòng  tưởng  hình  tượng  Ngài  hiện  đời  cũng  được  thấy 

chân  dung  Ngài.  Bởi  oai  thần  Phật  không  chỗ  nào  chẳng  có  mà  người  tâm 

hằng  niệm  Phật  cho  thuần  thục  thời  tự  nhiên  cảm  ứng,  cho  nên  Phật  hiện 

thân vậy  (sự tích này quyển thứ 5, có nói).  

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ TƯ 

Trong  Kinh  A Di Đà  nói  : Đức Phật  A Di Đà trải qua vô lượng  A tăng 

kỳ  kiếp,  tu  hạnh  Bồ  Tát,  nhẫn  lực  đã  thành  tựu,  chẳng  màng  các  sự  khổ, 

thường hiện nhan sắc tươi hòa, và lời nói êm ái, làm lợi ích chúng sinh, khéo 

giữ  khẩu  nghiệp  không  chê  nói  lỗi  người,  khéo  giữ  thân  nghiệp,  không  sai 

phép  tắc.  Khéo  giữ  ý  nghiệp  trong  sạch  không  nhiễm,  trong  tay  thường 

phóng ra, tất cả y phục, tất cả ẩm thực, tất cả tràng phan bảo cái, tất cả âm 

nhạc và tất cả đồ cần dùng tối thượng. 

Đem thí cho tất cả chúng sinh, làm cho chúng sinh được tâm hoan hỷ và 

nghe lời giáo hóa Ngài. 

Cho  nên  vô  lượng,  vô  ương số chúng phát tâm Vô thượng Bồ đề. Ngài 

thi  hành  từ  hạnh  như  vậy,  vô  lượng  vô  số,  trăm  nghìn  muôn  ức  kiếp,  công 

đức  đầy  đủ,  oai  thần  lừng  lẫy,  mới  đặng  thành  tựu  sở  nguyện  mà  vào  ngôi 

chánh  giác.  Do  đây  mười  phương  vô  ương  số  thế  giới  chư  thiên  nhân  dân, 

nhẫn đến loài quyên phi xuẩn động, không một loài nào mà chẳng nhờ lòng 

từ bi Ngài tế độ. 

Sở  dĩ  ta  dùng  một  niệm  quy  y,  bèn  sinh  về  nước  kia,  đều  ở  trong  hoa 

sen,  trong  ao  thất  bảo  sinh  ra  tự  nhiên  khôn  lớn,  cũng  không  đợi  phải  có 

người  cho  bú  và  nuôi  ăn,  cơm  tự  nhiên  tưởng  có,  dung  mạo  hình  sắc  đoan 

chánh tươi đẹp, chẳng phải người cõi này sánh đặng, cũng chẳng phải người 

trời bì kịp ! Thân thể tự nhiên trong sáng, nhẹ nhàng, sống lâu vô cùng cực. 

Khắp cả trong cõi, toàn là người bậc thượng thiện nhân, hẳn không hàng 

phụ nữ. Đều thọ mạng vô ương số, có Thiên nhãn thông thấy suốt, Thiên nhĩ 

nghe cùng xa  mấy cũng thấy, nhỏ mấy cũng nghe, một hạng người cầu đạo 

“Thiện”, không hạng người khác. Dù trải qua muôn kiếp, những việc từ lâu 

nhẫn lại, không việc nào mà không biết rõ. 

Lại biết tới mười phương thế giới, những việc đời quá khứ đời vị lai và 

đời hiện tại. Lại biết vô ương số, trên trời dưới trời, nhân dân, nhẫn đến loài 

quyên  phi  xuẩn  động,  tâm  muốn  nghĩ  gì,  miệng  muốn  nói  gì,  và  lại  biết 

những chúng sinh ấy, đến kiếp nào, năm nào, tháng nào, ngày nào đều được 

độ thoát kiếp, lên  làm  người  và đặng sinh về thế  giới Cực  Lạc. Do vì được 

huệ tánh của Phật nên mới thấy biết được như vậy. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NĂM 

Trong bộ truyện Tịnh độ nói  : Đức Phật A Di Đà, cùng Quan Âm,  Thế 

Chí hai vị Bồ tát, ngồi thuyền Đại nguyện, qua biển sinh tử đến thế giới Ta 

bà  này,  kêu  rước  những  chúng  sinh  lên  thuyền  Đại  nguyện  đưa  về  cõi  Tây 

phương, những người chịu đi không người nào mà chẳng sinh về vậy. 

Xem  đây  thì  Phật  với  hai  vị  Bồ  tát,  thương  xót  chúng  sinh,  trầm  luân 

trong biển khổ, không do đâu ra khỏi đặng, cho nên Ngài dùng sức oai thần, 

thệ nguyện dìu dắt người đời về cõi Tịnh độ. 

Cũng như kẻ đưa đò kêu hú hành khách lên đò, đưa qua bờ bên kia vậy. 

Chỉ  sợ  người  không  tin  vậy  thôi,  bằng  người  tín  tâm  tin  chịu,  thì  dù  tội  ác 

đến đâu, cũng có thể  vãng sinh  về Tịnh độ được cả. Vì sao ? Một là do  lời 

thệ  nguyện Phật  và  hai  là do  lòng thành tín của  mình, cho  nên  nói oai thần 

Phật, chẳng khá sánh với người phàm vậy. 

Vì người phàm chẳng vì thế lực, chẳng cùng ta làm bạn, chẳng có ích lợi 

cho mình, thì chẳng cùng làm bạn, thế cho nên chỉ làm người phàm vậy. 

Bậc hiền nhân quân tử còn chẳng như thế huống nữa là bậc Phật. Vì sao ? 

Bởi không lòng từ bi, không đủ làm Phật, không tế độ chúng sinh, không đủ làm 

Phật, không có đại oai lực, không đủ làm Phật vậy. 

Do  vì  Đức  Phật  dũ  lòng  từ bi,  thấy  chúng  sinh  trầm  luân  trong  bể  khổ 

mà muốn tế độ. Do vì Đức Phật có đại oai lực, cho nên hay đem tâm tế độ, 

bèn thành công tế độ, sở dĩ làm Phật là vậy. 

Trong  kinh  Đại  A  Di  Đà  nói  :  Vị  Đại  Y  Vương  hay  trị  tất  cả  bệnh, 

nhưng mà không thể trị lành được cái bệnh của người số tận, cũng như Đức 

Phật hay độ tất cả chúng sinh, nhưng mà không thể độ nổi những chúng sinh 

bất tin khá gọi là người cùng vậy, nên có câu : Ông vua phải thua thằng cùng 

là nghĩa đây vậy. 

Phải  chăng  người  có  tín  tâm,  muôn  việc  thu  về  một  niệm  như  người  khi 

sống đây, một niệm tâm muốn đi, thời cái thân đứng dậy đi liền. Tâm muốn ở, 

thời thân bèn ở lại, thế là thân phải tùy tâm niệm. 

Song  có  khi  tâm  niệm  muốn  đi,  mà  thân  bị  giam  cầm  nào  có  đi  được. 

Nhưng thân bị giam cầm là cầm giam lúc sống, chớ khi thân hoại mạng thác, 

vẫn còn có một tâm niệm mà thôi. 

Tâm  niệm  xu  hướng chỗ đó, thời quyết định đi tới chỗ đó, bởi  vậy cho 

nên,  lúc ta còn sống đây,  hằng  ngày ăn chay  niệm Phật, tâm  niệm cầu sinh 

về  cõi  Tịnh  độ  dù  thân  bị  ràng  buộc  đến  đâu,  khi  thác  thế  nào  cũng  được 

sinh cõi Tịnh độ. 

Huống chi cõi Tịnh độ sẵn có Phật Di Đà, Quan Âm, Thế Chí, lại dắt dìu 

rước ta về cõi ấy nữa kia mà ! 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ SÁU 

Đức Phật A Di Đã có phát lời thề nguyện rằng : “Những chúng sinh nào đã 

sinh về nước Ta rồi, bấy giờ  muốn sinh về nước khác cũng đặng như nguyện 

hẳn không còn sa đọa trong ba đường ác đạo nữa”. Vì sao ? Bởi người sinh về 

cõi  Tịnh  độ,  là  người  đã  được  chứng  lên  bậc  vô  sinh  pháp  nhẫn  rồi  vậy.  Vả 

chăng người mà chứng lên được bậc vô sinh pháp nhẫn rồi, chính là người đã 

không còn sinh tử nữa vậy. Người đã dứt hết đường sinh tử rồi, thì dù có vào 

cõi sinh tử, một linh tánh ấy vẫn sáng suốt, không hề mê muội, thời do đâu mà 

trôi lăn trong ba đường ác ư ? 

Luận theo lý, đã quyết định không sa đọa trong ba đường ác rồi, huống 

chi  nhờ sức  hộ trì,  lẽ cố  nhiên sự sa đọa quyết  hẳn  là không. Cho  nên  luận 

như người sinh về cõi Tịnh độ chẳng những trường sinh bất lão, mà lại sống 

lâu kiếp kiếp đời đời mà đường sinh tử cũng như như bất động. 

Cho nên muốn lập phương pháp để giáo hóa tất cả chúng sinh, vào trong 

tất  cả  cõi  sinh  tử của  chúng  sinh,  mà  một  chân  tánh  vẫn  thường  vắng  lặng 

thường sáng suốt, không còn lầm mê ngoại vật, không còn nghiệp duyên lôi 

kéo,  mặc dầu ở  trong thế  giới  luân  hồi,  mà không còn  luân  hồi  như ai,  nên 

gọi rằng : Thế xuất thế gian. Nghĩa là : Tuy ở trong đời mà đã ra khỏi ngoài 

đời vậy. 

Thế cho nên người được vãng sinh về cõi Tịnh độ kia rồi, toàn là người 

đã được, đường sinh tử như như bất động rồi, lúc bấy giờ muốn sinh qua cõi 

trời cũng đặng, muốn sinh lại cõi người cũng đặng, muốn sinh trong nhà đại 

phú quý cũng đặng, muốn sinh vào cõi thanh tịnh cũng đặng, cho đến muốn 

sống  hoài  chẳng  chết  cũng  đặng,  hay  là  muốn  chết  rồi  sống  trở  lại  cũng 

đặng.  Tùy  ý  mình  muốn chi,  và chi, không  việc chi  mà không  vừa  ý  muốn 

 (Tự tại ý dục, vô bất tự tại)  thế, sở dĩ ta  muốn  một điều quý  nhất,  là  muốn 

sinh về Tịnh độ vậy ! 

Người đời không rõ ý muốn như đây, luống ở trong đường sinh tử, muốn 

sinh trong nhà giàu sang, mà trở lại sinh trong nhà bần tiện, muốn sinh trong 

cõi  khoái  lạc,  mà  lại  trở  sinh  trong  cảnh  buồn  thảm,  muốn  sinh  cho  được 

trường thọ, là cứ sinh rồi bị chết yểu chết non,  muốn sinh làm đạo lành  mà 

trở  sinh  vào  ác  thú,  mỗi  mỗi  đều  bị  cảnh  ngoài  cám  dỗ,  duyên  nghiệp  kéo 

lôi, không thể tự tại. 

Từ vô lượng kiếp mãi đến ngày nay, luân hồi trong lục đạo, chưa có lúc 

nào ra khỏi. Cứ một niệm tưởng những việc ưu khổ như vậy, quày tâm niệm 

Phật  cầu  sinh  về  Tịnh  độ  cho  dứt  hết  mọi  sự  ưu  hoạn.  Một  cõi  mọi  sự  ưu 

hoạn đã dứt hết, mà không kêu cõi ấy là cõi thế giới Cực Lạc chớ chi ? 

Người có trí để ý ngấm ngầm nghiệm xét khá thấy vậy. 

---o0o--- 

 TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ BẢY 

Ông Vô Vi cư sĩ tên Dương Kiệt, hiệu Thứ Công tuổi trẻ đậu khoa cao, 

tỏ tông chỉ thiền môn, nói: Chúng sinh căn cơ lợi độn, theo chỗ gần dễ hiểu 

chỗ  gọn dễ  làm. Duy có pháp  môn Tây phương  Tịnh độ,  hễ  nhất tâm  quán 

niệm, nhờ nguyện lực Phật mau sinh về nước An dưỡng. 

Ông,  vì  ông  Vương  Mẫn  Trọng  làm  lời  tựa  bộ  TRỰC  CHỈ  TỊNH  ĐỘ 

QUYẾT NGHI nói Phật A Di Đà phóng quang như mặt trăng tròn sáng lớn 

chiếu khắp mười phương, nước trong và tịnh thời trăng hiện toàn thể. 

Trăng chẳng phải theo nước mà đi mà đến, hễ nước đục xao động, trăng 

không có ánh sáng, nhưng trăng cũng không bỏ nước mà đi. 

Ở  nơi  nước  có  trong,  có  đục,  có  động,  có  tịnh,  ở  nơi  mặt  trăng  thời 

không  thủ, không  xả, không khứ, không  lai. Cho nên  Kinh  Hoa Nghiêm có 

chép : Ông Trưởng giả tử nói : Biết tất cả chư Phật cũng như bóng dạng. 

Tâm  mình  dụ  như  nước.  Các  Đức  Như  Lai  kia  không  đi  đến  cõi  này, 

song ta bằng muốn thấy nước An dưỡng thế giới A Di Đà Như Lai tùy ý liền 

thấy, cho nên chúng sinh chuyên niệm thì chắc thấy A Di Đà. Bằng sinh cõi 

Tây phương kia, thời không các sự khổ. 

Kinh Ban Châu Tam Muội nói : Ông Bạc Đà Hòa Bồ Tát, bạch Đức Phật 

Thích Ca rằng : Thưa Đức Đại Giác Thế Tôn ! Chúng sinh đời vị lai sau này, 

làm sao thấy các Đức Phật trong mười phương ? Phật dạy phải niệm Phật A Di 

Đà thời liền thấy mười phương tất cả chư Phật. 

Lại  Kinh Đại  Bửu  Tích  nói  :  Hoặc chúng  sinh ở  thế  giới phương khác, 

nghe danh hiệu Đức Vô Lượng Thọ A Di Đà Như Lai, nhẫn đến hằng Phật 

một  niệm  thanh  tịnh  tín  tâm,  hoan  hỷ  ham  mộ,  chỗ  tu  căn  lành  hồi  hướng 

nguyện sinh nước kia, tùy nguyện vãng sinh đặng bậc bất thối chuyển. 

Đây  là  lời  Đức  Phật  Thích  Ca  nói  vậy.  Lời  Phật  nói  không  tin,  lời  nào 

đáng tin ? Chẳng cầu sinh về Tịnh độ, chớ cầu sinh về cõi nào ? 

Ông Tô Đông Pha nói : Ông Thứ Công tuổi già làm quan Giám Tư Thái 

Thú thường vẽ tượng Phật A Di Đà một trượng sáu (1m60) đi đâu mang theo 

cúng  dường  và  quán  tưởng,  đến  ngày  lâm  chung,  cảm  Phật  đến  rước  vững 

ngồi mà qua đời. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

HẾT QUYỂN HAI 

--- o0o --- 

QUYỂN BA - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI : 

Ông Vương Nhựt Hưu dẫn lời ngài Mạnh Tử nói Người ai ai cũng có thể 

làm hạnh lành như vua Thuấn vua Nghiêu. Ông Tuân Tử nói Người đi ngoài 

đường cũng kêu là vua Võ được. 

Ông Thường Bất Khinh Bồ Tát nói Ta đối với tất cả người, không dám 

khinh  tất  cả  người,  vì  tất  cả  người;  nếu  tu  cũng  có  thể  thành  Phật.  Thế  là 

người  người  đều  khá  làm  Thánh  Hiền,  ai  ai  cũng  có  thể  làm  Phật,  thời  đủ 

biết cái pháp môn niệm Phật cầu sinh về Tịnh độ, quyết không có một người 

nào  mà  không  tu  được  vậy.  Cho  nên  hôm  nay  tôi   (Vương  Nhựt  Hưu)  soạn 

quyển  này  là quyển Phổ  Khuyến Tu  Trì   (khắp khuyên ai nấy gắng tu gắng 

 làm). 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ NHẤT 

Kẻ  hoặc  hỏi  đức  Khổng  Phu  Tử  rằng  Có  người  sang  đổi  nhà  quên  cả  vợ 

chăng  ?  Đức  Khổng  Tử  đáp  Cũng  có  lắm  người  vậy,  vua  Kiệt  vua  Trụ  thời 

quên cả thân mình. Nếu dùng đạo nhãn xem, thì người đời bây giờ phần nhiều 

quên cả đời mình nữa. Vì sao ? Từ sớm  mai thức dậy, mở mắt khỏi chỗ nằm. 

Đến tối tới chỗ nằm nhắm con mắt lại, không đâu là không để tâm lo lắng việc 

trần lao. Chưa từng tạm xét lấy thân mình, ấy là quên cả thân mình đó vậy. 

Vả chăng, thân người, lấy việc trước mắt mà nói Chi lớn hơn việc đói khát, 

ắt phải sắm những  món uống ăn. Lấy việc quanh năm  mà nói Chi lớn hơn sự 

lạnh,  nóng,  ắt  phải  sắm  những  áo  “Cừu”  áo  “Yết”.  Lấy  việc  trọn  đời  mà  nói 

Chi  lớn  hơn  đường  sinh  tử,  không  lo  sắm  những  món  tư  lương  để  đi  về  cõi 

Tịnh độ, là sao ư ? 

Vả như người có món vàng trăm cân, rủi có đại nạn không thể mang theo 

ắt phải bỏ vàng mà đi không. Nếu ham tiếc ôm vàng theo thì ắt phải chết. Đời 

gọi là người ngu si (đại ngu). Thân này rất trọng hơn món vàng trăm cân vậy. 

Song ngày bình nhật thời bo bo cầu danh đua lợi, tuy vật nhỏ cỡ trăm đồng 

tiền, cũng không chịu nới bỏ, mà mình chẳng quý trọng thân mình là sao ư ? 

Hoặc người mắng mình là trộm cắp, hoặc nhiếc mình là cầm súc, thời mình 

uất  ức  tức  giận,  có  người  đến  trọn  đời  oán  trách  mà  không  thể  nguôi  hết,  có 

người đập đánh đến nỗi thành ra kiện cáo. Song cái tên trộm cắp hay cầm súc 

của  người  nói,  cũng  không  hại  gì  đến  thân  ta,  mà  ta  ghét  giận  như  thế, ấy  là 

luống tiếc cái danh giả nơi mình, mà không biết những cái chân thật của mình, 

là sao ư ? 

Vả chăng cái chân thật của  mình  là chi  ? Gượng kêu  là cái chết, mà thật 

chưa từng chết được vậy. Người vẫn thấy kẻ bỏ cái thân giả này  mà đi, chính 

gọi đó là chết. Mà không biết bỏ cái thân này rồi, thời đi đầu thai làm cái thân 

khác vậy. Song chỗ đi đó ta đâu không dự bị tư lương trước ư ? 

Cho nên cái thuyết Tây phương Tịnh độ thiệt chẳng nên bỏ vậy. 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ HAI 

Khi người sinh, cha, mẹ, vợ, con, nhà cửa, ruộng vườn, trâu, bò, xe, ngựa, 

cho đến ghế đẳng, bát, bồn, y phục, dây lưng, hết thảy đồ đạc không luận vật 

lớn  hay  vật  nhỏ. Hoặc  Tổ  phụ  để  lại  cho  mình,  hoặc  tự  mình  làm  ra  mới  có, 

hoặc con cháu, hoặc người khác vì mình tom góp, mỗi món đâu không phải là 

vật của mình. Vả như những giấy dán cửa sổ, tuy là vật rất mọn, nhưng mà bị 

người  khác  chọc  lủng  đi,  ta  còn  có  tâm  giận,  một  cây  kim  tuy  nhỏ,  bị  người 

khác lấy đi, ta còn có tâm tiếc. Kho lẫm đã đầy, lòng tham chưa đủ. Vàng bạc 

đã nhiều sắm mãi không thôi. Mở mắt dở chân, đâu không ái trước. Một đêm 

ngủ ngoài đã lo ở nhà, một đứa đầy tớ chưa về, đã lo nó đi mất. Trăm việc tính 

toan, chẳng có một việc nào mà chẳng để vào lòng toan tính. 

Song  một mai đại hạn tới rồi, thảy đều bỏ ráo, dù thân ta đây cũng là vật 

bỏ, huống chi những vật ở ngoài thân ư ? Chạnh lòng ngẫm nghĩ, khác nào một 

giấc mộng trường (dài). 

Cho nên ông Trang Tử nói Vả có bậc Đại giác, vậy sau mới biết thân này, 

là trường đại mộng. 

Người  xưa  nói  câu  “Nhất  nhật  vô  thường  đáo,  phương  tri  mộng  lý  nhân, 

vạn ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân”, nghĩa là Một mai vô thường 

đến,  mới  biết  người  ở  trong  mộng,  lúc  chết  muôn  vật  đem  theo  chẳng  đặng, 

duy có nghiệp đeo đuổi theo mình. Rất đúng thay lời ấy vậy. 

Hôm  nay  tôi  (Vương  Nhựt  Hưu)  cũng  thể  theo  hai  câu  sau  của  bài  trên, 

thêm vào hai câu thành  một bài kệ như dưới đây Vạn ban tương bất khứ, duy 

hữu nghiệp tùy thân, đản niệm A Di Đà, định sinh An lạc quốc”, nghĩa là Muôn 

việc đem theo chẳng đặng, chỉ có nghiệp theo mình, nếu niệm A Di Đà quyết 

sinh nước an dưỡng. 

Song nghiệp, có hai nghiệp một là nghiệp lành, hai là nghiệp dữ. Luận như 

hai món nghiệp này, đều đem theo đặng. Đâu chẳng nên để tâm niệm Phật, cầu 

sinh Tịnh độ làm nghiệp ư ? 

Có ông Minh Liễu Trưởng lão vì cả trong chúng, chỉ thân này mà nói rằng 

Thân này là vật chết, ở trong cái thân chết này nó có cái không chết, cái không 

chết  đó  gọi  là  Thức  Tâm, tâm  này  sống  mãi  mãi  tới  vô  lượng  kiếp.  Vậy  chớ 

lầm, nhè trên vật chết làm kế sống. Phải chính trên vật sống, tìm cầu vật sống 

mới được. 

Tôi (Vương Nhựt  Hưu)  rất  phục  lời  nói  ông Trưởng  lão  này, cho  nên tôi 

thường nói với người rằng Phàm tham các món vật ở ngoài, dùng phụng dưỡng 

nơi  thân,  dầu  là  ngay  trên  vật  chết,  mà  lầm  làm  kế  sống  vậy.  Người  đời  tuy 

chưa khỏi thế, nhưng phải ở trong việc làm ăn nuôi sống. Thừa trong lúc rảnh, 

cũng phải quày tâm suy xét, để tâm với pháp môn Tịnh độ này, là trên vật sống 

làm kế sống vậy. Vả như bo bo lo sống, tuy có giàu như ông Thạch Sùng, sang 

đến bậc nhất phẩm, rốt cuộc cũng có ngày số tận, đâu bằng niệm Phật cầu sinh 

về Tịnh độ, hưởng sự khoái lạc vô cùng tận vậy ư ? 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ BA 

Người vốn chưa từng chết, mà cái tên chết nó đã có sẵn trên thân này rồi. 

Vì sao ? Bởi thần thức nó đi đầu thai mà gá nơi cõi thân tứ đại, thân này do có 

thần thức mà được lớn được mạnh, nên gọi đó là sinh. Lúc thần thức lìa thân tứ 

đại, thời thân này do đây là hư hoại nên gọi đó là chết (tử). 

Thần thức là gì ? Dụ như thân ta đây. 

Thân tứ đại là gì ? Dụ như nhà ta ở vậy. 

Ta có đi có đến nên nhà ta có thành có hoại. 

Thế  thì  lúc sống  đây, không phải  là sống  thiệt do thần thức đến,  mà thân 

này  hình  như có sống  vậy thôi. Lúc chết, cũng chẳng  phải  là chết  hẳn, chỉ  vì 

thần thức đi mà thân này phải tan ra vậy thôi. Song người sinh ở đời, ít ai được 

nhận thức cứ chấp cái thân tứ đại này thôi. Bởi chấp tứ đại này cho là thiệt có, 

là  trường  tồn,  nên  hy  vọng  việc  sống,  mà  toan  ghét  sự  chết,  mê  lầm  đến  thế, 

khá chẳng thương ư ? 

Thần thức khi đi, từ đâu mà đi ? 

Đáp rằng Tùy nghiệp duyên mà đi. 

Hỏi Nghiệp duyên là gì ? 

Do chỗ  người  tạo tác  nghiệp  lành  hay dữ chi  đó, thần  thức đi theo duyên 

nghiệp, mà đầu thai chịu quả báo ấy, như người tạo nghiệp nhân gian (thọ tam 

quy, ngũ giới). Thần thức cũng tùy đó, mà đầu thai sinh trong loài người. Còn 

tạo nghiệp cõi thiên thượng (tu thập thiện) thời thần thức cũng tùy nơi đó, mà 

đầu thai sinh lên cõi trời. 

Còn tạo nghiệp về cõi A tu la (cũng tu Thập thiện nhưng mà sân hận nhiều) 

thần thức cũng tùy nơi đó mà đầu thai sinh lại cõi A tu la. Còn tạo nghiệp trong 

ba đường ác (Tham, sân, si nhiều) thời thần thức cũng tùy nơi đó, mà đầu thai 

sinh vào trong ba đường ác (Địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh). Thế là thần thức, tùy 

theo  nghiệp  duyên  tạo  tác  mà  luân  hồi,  mãi trong sáu  thú,  không  hẹn  thời kỳ 

nào ra khỏi vậy. 

Song  mà  thần  thức  này,  từ  vô  thỉ,  nhẫn  đến  ngày  nay,  đầu  thai  đổi  xác, 

chẳng đặng ở lâu một chỗ là vì lẽ gì ? Bởi do nghiệp ta gây tạo chẳng lâu, cho 

nên thần thức ở trong các thân này một thời kỳ ngắn ngủi rồi tùy nghiệp đi qua 

xác khác, giữ gìn thân khác đến khi nghiệp hết thần thức đi ra, thời thân hình 

phải hoại, hình hoại thời thần thức không chỗ nương tựa, vì không chỗ nương 

tựa nên tùy theo cái nghiệp trong đời này đã tạo, thần thức tùy nghiệp ấy mà đi 

đầu thai chịu xác khác (thân đời sau) vậy. Ví như người cấu tạo nhà cửa, rồi ở 

trong  nhà  cửa,  người  sắm  đồ  ẩm  thực  ắt  hưởng  sự  ẩm  thực,  cho  nên  hễ  tạo 

những nghiệp như thế nào thời ắt phải chịu quả báo cũng phải như thế ấy cả. Là 

lý tự nhiên vậy. 

Thế thời đời này ta tạo những nghiệp gì đây há chẳng cẩn thận cho lắm ư ? 

Như những người muốn chóng khỏi luân hồi, hằng lìa khổ não, không chi 

bằng để tâm nơi pháp môn niệm Phật cầu sinh về Tây phương Tịnh độ là cần 

hơn. Cho nên tôi (Vương Nhựt Hưu) xin các nhân giả chớ khá dần dà mà chẳng 

tu cho sớm vậy. 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ TƯ 

Người  sống  trong  bầu  thế  giới  này,  khác  nào  một  cục  bọt  nổi  trên  mặt 

nước,  có  đó  rồi  không  đó  sinh  diệt  vô  thường.  Hoặc  có  người  sống  một  tuổi 

hoặc có người sống hai tuổi, hoặc có người sống một mươi, hai mươi tuổi. May 

phước được bốn năm mươi, cũng đã khá, dù cho bảy mươi (gọi là thất thập cổ 

lai hy) cũng rất ít có. 

Người  đời  chỉ  thấy  những  người  chưa  già  trước  con  mắt, chớ  không  biết 

xét những kẻ chưa già mà đã chết mất kia cũng lắm vậy. Huống chi trong thế 

gian này, không có cái gì mà không phải khổ, ngặt vì không để tâm suy xét cho 

nên không rõ biết vậy thôi, coi như trong lúc ta không vừa lòng, vẫn đã khổ rồi. 

Bằng gặp những việc vừa lòng, cũng không bao lâu, cha, mẹ, vợ, con, suôi gia, 

quyến thuộc hoặc tật bệnh chết mất, hoặc bị sát phạt, ly tán, hoặc mình tới hạn 

số một cách tình cờ (bất ngờ). 

Xét lại đời sống, cả đời đâu đặng toàn thiện không chút tội ác ? 

Vậy lấy việc trước con mắt dễ thấy mà nói Như tâm ta khởi một niệm bất 

chánh, nói một lời bất chánh, ngó cái vật bất chánh, nghe một tiếng bất chánh, 

làm một việc bất chánh, đâu không tội lỗi. Huống chi những vật ăn dùng, là thịt 

của chúng sinh, áo ta mặc sát hại tằm tơ mà có. 

Hơn thế nữa, tội lỗi chẳng những ăn thịt, mặc tơ tằm chẳng tưởng thì thôi, 

tưởng ra thật khá ghê rợn vậy. 

Từ  nhỏ  đến  già,  từ  sinh  đến  chết,  một  đời  chất  chứa  đã  nhiều,  buộc  ràng 

nhiều lớp, không do đâu giải thoát. Sau khi nhằm mắt, chẳng khỏi theo nghiệp 

duyên mà đi, mờ mờ, mịt mịt biết ở chỗ nào ? Hoặc sa trong địa ngục, chịu các 

cực hình, hoặc sinh trong loài ngạ quỷ, lửa đói đốt thân, hoặc vào Tu la sân hận 

đầy bụng, dù có chút nghiệp lành, đặng sinh lên cõi trời hay trong cảnh người, 

hưởng hết phước báo rồi, cũng không khỏi luân hồi trở lại như cũ, trồi lặn chìm 

nổi, không thể biện ra vậy. 

Duy có pháp môn niệm Phật cầu sinh về Tây phương Tịnh độ, là một con 

đường thẳng tắt mau ra khỏi luân hồi mà thôi. 

Huống chi thân này khó đặng, vậy đương lúc chưa già không bệnh phải lo 

cho  xong  cái  đại  sự (sinh  tử)  này,  phải  thường  nghĩ  như  vầy  Ta  từ  vô  lượng 

kiếp  lại  đây,  đã  từng  trải  trong  vòng  luân  hồi  lục  đạo,  mà  chưa  lúc  nào  biết 

được pháp môn này, cho nên không ra khỏi cảnh luân hồi lục đạo. 

Ngày nay ta đã biết, đâu khá không tức thời làm đi, những người tuổi cao, 

vẫn nên cố gắng, còn người trẻ tuổi cũng chớ dần dà. 

Khi  mạng  chung,  đặng  sinh  về  thế  giới  Cực  Lạc  rồi  ngó  lại  thấy  những 

người  chết,  vào  âm  phủ,  ra  mắt  vua  Diêm  La  chịu  những  việc  cực  hình  ghê 

tởm. Cách nhau như trời với vực không thế đồng ngày mà nói vậy. 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ NĂM 

Vậy như người vào trong  một cái thành lớn, tất nhiên phải tìm chỗ ở yên, 

rồi mới trở ra làm việc, lúc chiều tối có chỗ về nghỉ ngơi. 

Trước  hết  tìm  chỗ  ở  yên  là  nghĩa  tu  pháp  môn  niệm  Phật  vậy.  Đến  khi 

chiều tối, là nghĩa cơn đại hạn (chết) nó tới rồi vậy. Có chỗ nghỉ ngơi, là nghĩa 

sinh trong hoa sen, khỏi sa vào ác thú vậy. 

Lại  như ta đi đường  xa, trước phải sắm đồ  che  mưa, rủi  gặp  lúc trời  mưa 

thời khỏi sự lo ướt át lang thang. 

Trước sắm đồ che mưa là gì ? Là người tu Tịnh độ vậy. Rủi trời mưa là gì ? 

Là đại mạng sắp hết vậy. 

Khỏi lo sự ướt át lang thang là gì ? Nghĩa là chẳng đến nỗi mà bị trầm luân 

trong ác thú chịu các sự khổ éo le vậy. 

Vả chăng trước tìm chỗ ở yên, cũng không hại gì việc ra làm. Sắm đồ che 

mưa trước, cũng không ngại gì đi con đường xa. Người tu Tịnh độ cũng không 

ngại gì tất cả việc đời. Cớ sao người đời chẳng tu niệm ư ? 

Chính tôi (Vương Nhựt Hưu) được biết có một người, ngày bình sinh phần 

nhiều tạo tội sát ngư; khi tuổi già  mang bệnh, dường như chứng trúng phong. 

Tôi  thương  người  kia  gây  tội  ác  mang  bệnh  khổ,  bèn  đến  thăm.  Tôi  khuyên 

niệm danh hiệu Đức Phật A Di Đà Anh ta cằn nhằn chẳng chịu niệm, chỉ ngó 

tôi rồi nói chuyện phi pháp (bậy bạ). 

Thế đâu chẳng phải là bị nghiệp ác nó chướng ngại (ngăn trở) ốm đau mê 

sảng ư ? Vậy mình chẳng hay hồi tâm niệm thiện (nghĩ nhớ việc lành), sau khi 

nhắm mắt đi rồi, sẽ lấy chi nương cậy ? 

Cho  nên  người tu pháp  môn  niệm  Phật đây, phải chóng  hồi đầu cho sớm 

vậy. 

Ở trong thế  gian, ban  ngày thì ắt phải có ban đêm, lạnh  thì có  nóng. Mỗi 

người ai cũng biết thì đấy không có dấu diếm đi đâu. Như nói Sống thì ắt phải 

có chết,  mỗi người đều sợ  mà tránh né, đến nỗi không dám nói ra, đứa trẻ hở 

miệng buông lời (tôi chết), thì cha mẹ la rầy, dừng nói tầm xàm, sao mà tệ thế ? 

Ôi!  Đâu  có  biết  chỗ  nói  chết  đấy,  vốn  chưa  từng  chết.  Nhưng  chỉ  theo 

nghiệp duyên hết, là thần thức lìa khỏi xác thịt mà đi thế thôi. 

Cho nên chúng ta cần tu Tịnh độ cầu sinh trong hoa sen để thọ cái thân như 

Phật,  sống  lâu  vô  cùng,  và  được  thoát  khỏi  tất  cả  sự  ưu  bi,  khổ  não  ở  trong 

vòng sinh tử vậy! 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ SÁU 

Người  sinh  về  phẩm  hạ,  chính  khi  lâm  chung  tướng  địa  ngục  hiện  trước 

mắt, người đó chí tâm  niệm  mười câu Nam  mô  A Di Đà Phật, thời biến  hình 

tướng địa ngục trở thành hoa sen, người đó cũng được sinh về Tịnh độ. Đây là 

do lòng từ bi của Đức Phật, chí thâm oai đức rất lớn, cho nên mới có tài năng 

như vậy. 

Bài này nói mười câu niệm Phật chính lúc sinh tiền (khi còn sống), tự mình 

niệm mười câu Nam mô A Di Đà Phật. Chớ không phải lúc hậu thân (chết rồi), 

thỉnh người khác niệm thế vậy. 

Sinh  tiền  mình  niệm,  khi  lâm  chung  có  Phật  cùng  Bồ  Tát  thân  hành  đến 

tiếp rước, cho nên quyết chắc sinh về Tịnh độ. Còn thân hậu thỉnh người khác 

niệm, thì tôi (Vương Nhựt Hưu) chưa biết được! 

Kinh Nhân Quả nói Thân hậu, thỉnh người khác niệm, làm phước độ vong, 

thì trong bảy phần công đức, vong chỉ được một phần; còn sinh tiền (lúc chưa 

chết), mình tự niệm, thời trăm ngàn phần mình hưởng trọn trăm ngàn phần. 

Người  đời  tội  gì  mà  không  chính  lúc  sinh  tiền,  mỗi  ngày  niệm  mười  câu 

hiệu Phật, hà tất đợi khi chết, mới rước thầy niệm Phật thế cho ư ? 

Lại  nữa!  Sắt  đá  tuy  nặng,  nhưng  nhờ  sức  ghe  tàu  chở  qua  sông  to  cũng 

đặng.  Còn  một  cây  kim  tuy  nhỏ,  nếu  không  nhờ  tàu,  bè,  dù  sông  nhỏ  cũng 

không thể qua. Nghĩa là nói người tuy có tội nặng, nhưng nhờ sức chư Phật hộ 

trì, đặng về Tịnh độ. Còn người tội ác tuy ít (nhẹ), nếu không nhờ chư Phật hộ 

trì, thì Tịnh độ khó sinh. 

Lại  nữa!  Như  người  cả  một  đời  làm  ác  một bữa thôi  làm, cũng trở  thành 

người thiện, người hồi tâm hướng thiện niệm Phật, nhờ Phật hộ trì, tội ác được 

tiêu, cũng lại như vậy. 

Lại nữa! Như con kiến, con rận muôn đời muôn kiếp có lúc nào đi tới được 

ngàn dặm. Song nếu nó đeo trong thân áo người, dù ngàn dặm cũng có thể tới. 

Nhờ  sức  hộ  trì  chư  Phật  được  sinh  về  Tịnh  độ,  cũng  in  như  vậy.   -  Xin  chớ 

nghi! 

Người có tội ác, hồi  tâm  niệm  Phật  mà không  muốn  vãng sinh  một  mình 

mình,  tâm  chỉ  muốn  thấy  Phật,  đắc  đạo  rồi,  trở  lại  độ  tất  cả,  những  kẻ  oán 

người thân, cũng đều đặng vãng sinh, thời không có một người nào  mà chẳng 

đặng sinh về vậy. 

Kẻ  hoặc  (có  người  nghi)  hỏi  Người  thuở  bình  sinh  làm  ác, sát  hại  chúng 

sinh,  ngược  đãi  dân  lành,  khi  chết  niệm  Phật,  cũng  được  vãng  sinh,  thì  như 

những  chúng  sinh  bị  sát,  bị  khổ  kia,  nó  sẽ  ôm  lòng  uất  hận  (ức)  biết  bao  giờ 

nguôi phai thì sao ? 

Đáp rằng Miễn ta sinh về Tịnh độ, sau khi đắc đạo rồi trở lại độ tất cả, kẻ 

oán, người thân, cũng đồng về nước an dưỡng. 

Đâu  không  hơn  những  kẻ  gây  thù  kết  hận,  oan  oan  tương  báo,  rốt  cuộc 

mình và người cả hai đều lặn hụp trong khổ luân hồi, không biết đến kiếp nào 

hẹn ra ư ? 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ BẢY 

Tôi (Vương Nhựt Hưu) lập cái thuyết Tịnh độ muốn khuyên tất cả, kẻ thấy 

người  nghe, phát tâm quảng đại  (rộng  lớn)  lấy  tâm Phật  làm  tâm  mình, khiến 

cho  mọi  người  đều  biết  đó,  đồng  sinh  về  Tịnh  độ.  Phải  đem  tâm  tưởng  rằng 

Pháp  môn  này,  nếu  người  biết  đó,  cũng  như  mình  biết  đó,  đâu  không  khoái 

(mừng) ư ? Bằng người không biết, cũng như mình không biết, há chẳng buồn 

ư ? 

Chẳng phải để tu riêng một mình mình. Nếu tu riêng một mình mình, thời 

là chúng Thanh Văn, Phật gọi là bậc Tiểu thừa. 

Tiểu là nhỏ. Thừa là cỗ xe, hay thừa là chở. Nghĩa là Người tu Tiểu thừa, 

dụ  như cỗ  xe  rất  nhỏ,  chỉ  chở  được  một  mình  mình  mà  thôi.  Phật  nói  người 

này, là người đoạn hột giống của Phật. Vì tu theo lối ích kỷ vậy (lợi cho mình). 

Còn người phát tâm rộng lớn khuyên tất cả mọi người đồng tu, thời gọi là 

Đại thừa Bồ Tát. Ví như cỗ xe rất lớn, chở luôn cả mình và người đồng đi đến 

chỗ cứu cánh, quả vị các Đức Phật. 

Cho nên phước báu của người này, cũng đặng to tát đến vô lượng vô biên. 

Mười phương hằng hà sa số các Đức Phật, Đức Phật nào cũng đều khen ngợi 

công  đức  Phật  A  Di  Đà,  là  bất  khả  tư  nghì.  Nghĩa  là  Không  thể  lấy  tâm  suy 

nghĩ, không thể dùng lời nói mà luận bàn được vậy. 

Công đức to lớn như thế, không thể mô tả cho cùng tận. Cho nên chỉ mượn 

hai chữ mà tung hô rằng “Tột bậc”. Song công đức to lớn tột bậc như thế, thì ra 

làm việc chi mà lại không đặng ? 

Cho  nên  khuyên  đặng  một  người  tu  pháp  môn  Tịnh  độ,  nhờ  duyên  lành 

này, tiêu  mòn  tội ác cũng đặng  vậy, chẳng  những  tiêu tội ác, mà  lại tăng cao 

phước và thọ nữa. 

Chẳng những tăng cao phước thọ, mà cũng có thể thành tựu công đức vãng 

sinh về cõi Tịnh độ. Chẳng những được vãng sinh về cõi Tịnh độ, mà cầu cho 

vong giả vãng sinh về cõi Tịnh độ nữa cũng được vậy. 

Song cần phải chí thành chú nguyện mới đặng công đức, và đặng vãng sinh 

về cõi Tịnh độ. Xem như trong truyện ông Phòng Chữ thời biết vậy (ông Phòng 

Chữ là tội nặng niệm Phật cũng được vãng sinh lên quả vị bất thối). 

Huống chi khuyên đặng  một  người,  nhẫn  đến  năm  người, mười  người  ư! 

Ta khuyên người, rồi bảo người lần lựa khuyên rộng ra nữa. Đời đời bất tuyệt 

như  thế  thì  cái  thuyết  Tây  phương,  rải  rác  khắp  cùng  trong  thiên  hạ,  tất  cả 

chúng sinh trong bể khổ cũng đều đặng sinh về Tịnh độ hết vậy. 

Khuyên người làm đạo lành, gọi là Pháp thí. Mà pháp môn Tịnh độ này là 

một  môn  Pháp  thí  đứng  đầu  trong  các  Pháp  thí.  Và  muốn  ra  khỏi  luân  hồi 

không chi bằng môn Pháp thí này vậy. 

Cho nên phước báu của sự thí pháp chẳng khá nói cho cùng tột vậy. 

Ngài Đại Từ Bồ Tát làm bài kệ khuyên người tu Tịnh độ như vầy  

Năng khuyến nhị nhân tu, 

Tỷ tự tỷ tinh tấn, 

Khuyến chí thập dư nhân 

Phước đức kỷ vô lượng. 

Nghĩa là  

Khuyên đặng hai người tu, 

Sánh bằng mình tinh tấn. 

Khuyên đặng hơn mươi người, 

Phước đức mình vô lượng. 

Và câu  

Như khuyến bá dư thiên, 

Danh vi chân Bồ tát. 

Hựu năng quá thử số, 

Tức thị A Di Đà. 

Nghĩa là  

Bằng khuyên trăm nghìn người, 

Gọi ông chân Bồ Tát. 

Lại khuyên hơn số ấy, 

Tức Phật A Di Đà. 

Xem đây thời biết, cái thuyết Tây phương Tịnh độ há không dùng tâm rộng 

lớn. Khuyến hóa mọi người, đồng biết pháp môn này để chứa nhóm vô lượng 

phước báu hay sao ? 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ TÁM 

Vả như thấy người đói, ta cho họ một bữa ăn. Người lạnh khổ ta giúp một 

cái áo, đã là ơn lớn rồi. 

Huống  chi  chúng  sinh  trầm  luân  trong  lục  đạo  không  có  thời  kỳ  nào  ra 

khỏi.  Ta chỉ  dạy  pháp  môn  niệm  Phật, khiến  mau ra khỏi  luân  hồi,  hưởng sự 

khoái lạc dài lâu vô cũng vô tận, ơn ấy đâu kể xiết ư ? 

Kinh Kim Cang nói Nếu người dùng hằng hà sa đẳng thân mà bố thí. Như 

thế vô lượng trăm nghìn muôn ức kiếp phước đức lớn biết bao. Thế mà không 

bằng có một người nghe hiểu kinh điển này, tín tâm chẳng trái, thời phước đức 

lại nhiều hơn. 

Vì sao ? Bởi đem thân bố thí, bất quá là hưởng phước báu cõi thế gian này, 

có khi phải hết. 

Còn kẻ nghe hiểu kinh điển này, thời lần hồi tỏ ngộ chân tánh đặng phước 

không cùng không tột. Cho nên hơn là vậy. 

Do đây tôi (Vương Nhựt Hưu) xét nghiệm, người tin Kinh Kim Cang còn 

được phước báu như thế. Bằng khuyên người tu Tịnh độ phước báu cũng như 

trên không kém thiếu vậy. 

Vì  sao  ?  Bởi  tu  pháp  môn  Tịnh  độ, không  còn  luân  hồi  và  đặng  bậc  Bất 

thối chuyển, thẳng đến thành Phật, quả vị cứu cánh viên mãn. 

Huống chi người sinh về cõi kia rồi, dù chưa chứng quả Phật liền. Nhưng 

cũng chính là giai cấp đi lần lên quả Phật. Cho nên khuyên một người tu Tịnh 

độ, là thành tựu một chúng sinh thành Phật vậy. 

Phàm những người thành Phật, tất nhiên phải độ vô lượng chúng sinh, mà 

những chúng sinh đắc độ kia, đều do ta làm đầu, thì lẽ cố nhiên phước báu ấy 

phải nhiều hơn những người đem hằng hà sa đẳng thân bố thí tới vô lượng trăm 

nghìn muôn ức kiếp chớ sao. 

---o0o--- 

 PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ CHÍN 

Phàm  ta  thọ  ơn  sư,  hữu  giáo  huấn,  ơn  cha  mẹ  dắt  dìu, ơn  bè  bạn  lễ  đưa, 

thảy đều khuyên bảo tu Tịnh độ, để đáp đền lại, nhẫn đến mang ơn tất cả người, 

hoặc có cái ơn cho ta uống một bát nước trà, hoặc giúp một lời nói, cùng tôi tớ 

có công lao hầu hạ. 

Phàm chỗ ta thọ dụng, tất cả ân lực của người. Ta đều đem pháp môn này 

khuyên bảo, khiến cho họ thoát ly bể khổ, chẳng những người có ân với ta, mà 

là tất  cả  người ta biết, cùng  không biết, quen cùng  không  quen,  đều toan  dạy 

một cách này mong cũng nhau sinh về Tịnh độ. 

Chẳng  những  như đây.  Xem  như  hồi  thời  kỳ  Đức  Phật  Thích  Ca còn  tại 

thế, có một nước nhỏ khó giáo hóa. Phật nói Dân chúng ở quốc độ này, có nhân 

duyên với ông Mục Kiền Liên. Liền sai ông Mục Kiền Liên đến giáo hóa, thì 

người  trong  nước  ấy,  đều  rắc  rắc  phục  tùng  theo  lời  nói  của  ông  Mục  Kiền 

Liên. 

Cô người hỏi Phật rằng Những người trong quốc độ ấy, với ông Mục Kiền 

Liên có nhân duyên như thế nào ? Phật dạy Hồi đời trước ông Mục Kiền Liên 

làm  ông  tiều  đốn  củi  làm  kinh  động  một  bầy  ong  trong  núi.  Ông  Mục  Kiên 

Liên phát lời thệ rằng Sau khi ta đắc đạo, nguyện độ hết bầy ong này. Nay dân 

chúng  trong  thành  đây,  chính  là  bầy  ong  hồi  đó  vậy. Vì  ông  Mục  Kiền  Liên 

phát lời nguyện đó, cho nên nay có nhân duyên này. 

Do đây mà xem đó, chẳng những ta đối với tất cả người khuyên tu Tịnh độ, 

mà là với tất cả cầm thú bay chạy, cho đến loài mối, kiến, muỗi, mòng, phàm 

có hình tướng mà có thể thấy được đó, ta đều niệm Nam mô A Di Đà Phật vài 

tiếng  phát  lời  thiện  thệ  rằng  Các  ngươi  chúng  sinh,  đều  sinh  về  thế  giới  Cực 

Lạc, sau khi ta đắc đạo, độ hết các ngươi. 

Chẳng  phải  đối  với  loài  có  hình  tướng  ta  thấy  được  mà  loại  hình  tướng 

không thấy được ta cũng phải như thế cả. 

Như vậy, thì thiện niệm ta được thuần thục. Đối với tất cả chúng sinh đều 

có nhân duyên. Ta sinh lên bậc thượng phẩm, sinh lên bậc thượng phẩm rồi, trở 

lại  trong  cõi  này,  hóa  độ  mọi  người.  Bấy  giờ  không  có  một  ai  mà  không  ưa 

thích và phục tùng lời nói của ta vậy. 

Cho nên có câu Nói một lời người nghe một vạn là thế. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

HẾT QUYỂN BA 

---o0o--- 

QUYỂN TƯ - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI 

Pháp  môn  Tịnh  độ,  thoáng  thấy  trong  Kinh  “Đại  A  Di  Đà”  cùng  Kinh 

“Thập Lục Quán” có nói pháp tu Tịnh độ, có thấp và có cao. Người tu theo 

pháp  thấp  thời  công  nhỏ,  mà  ở  trong  quả  vị  “Chín  phẩm”  cũng  chỉ  ở  về 

phẩm  hạ   (thấp). Còn người tu theo pháp cao thời công  lớn,  mà ở trong quả 

vị “Chín phẩm” lại được phẩm thượng  (cao). Song miễn sinh về trong chín 

phẩm, dù thượng  hay  hạ, cũng đều được thoát kiếp luân  hồi  và trường sinh 

bất lão cả. 

Nay  trước  kể  quả  vị  của  người  tu  cao  thấp  mà  bày  ra  nói  có  phẩm 

thượng, phẩm trung, và phẩm hạ vậy. 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ NHẤT 

Đức Phật A Di Đà, Ngài có phát 48 lời nguyện, cứu độ chúng sinh, trong 

đó có lời nguyện rằng Khi Ta thành Phật, chúng sinh trong mười phương, chí 

tâm tín chịu, muốn sinh về trong nước của Ta, thì phải niệm  mười tiếng danh 

hiệu Ta, thời được sinh về trong nước của Ta. Nếu không được như thế, Ta thệ 

không làm Phật. 

Thế  là Đức  Phật, Ngài  đã sẵn có  lời  thệ  nguyện độ  người, chỉ  nương  nơi 

mười tiếng niệm của người, để tỏ lòng chí thành quy y với Phật. 

Cho nên chúng ta, mỗi ngày sớm mai, chắp tay, quay mặt về hướng Tây 

đảnh lễ và niệm Nam mô A Di Đà Phật  (to tiếng). Lại đảnh lễ, niệm bài kệ 

Đức  Đại  Từ  Bồ  Tát.  Phát  nguyện  một  biến  như vầy  Tôi  nguyện  cho  người 

đồng  niệm  Phật, đồng sinh  về  nước Cực  Lạc, thấy Phật dứt sinh  tử  như lời 

Phật thệ độ tất cả! Đọc xong đảnh lễ rồi lui. 

Chí  thành  như  vậy  không  có  một  ai  mà  chẳng  được  sinh  về  trong  chín 

phẩm. Dù phẩm hạ cũng được nghe Phật thuyết pháp. Nhờ nghe pháp rồi lần 

lần chứng lên phẩm trung, và phẩm thượng vậy. 

HỎI Những người không biết chữ thì sao ? 

ĐÁP  Tuy  không  biết  chữ,  nhưng  ta  dạy  họ  niệm  bài  kệ  này  cho  thuộc 

lòng cũng đặng phước báu rất lớn. 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ HAI 

Mỗi  ngày  sớm  mai,  chắp  tay  quay  về  hướng  Tây,  đảnh  lễ  xưng  niệm 

Nam  mô  A Di Đà  Phật. Nam  mô Quán  Thế  Âm  Bồ Tát. Nam  mô Đại  Thế 

Chí Bồ Tát. Nam mô nhất thiết Bồ Tát, Thanh Văn, chư Thượng thiện nhân 

 (mỗi hiệu 10 lần). 

Lại  đảnh  lễ,  và  niệm  bài  Đại  Từ  Bồ  Tát khen  Phật,  sám  hối  tội  và  hồi 

hướng phát nguyện, toàn bài kệ niệm một biến như vầy 

Trong ba đời mười phương Phật. 

Di Đà là Phật thứ nhất. 

Chín phẩm độ chúng sinh, 

Oai đức không cùng tột. 

Con nay cả quy y, 

Sám hối ba nghiệp tội. 

Phàm có bao nhiêu phước thiện, 

Một lòng đem hồi hướng. 

Nguyện cầu người đồng niệm Phật. 

Cảm ứng tùy thời Phật hiện. 

Khi lâm chung Tây phương cảnh. 

Phật, rõ ràng ở trước mắt. 

Kẻ thấy người nghe đều tinh tấn. 

Đồng sinh về nước Cực Lạc. 

Thấy Phật hết sinh tử, 

Như Phật độ tất cả chúng sinh. 

 Lạy đảnh lễ rồi lui 

Bài kệ này oai lực rất lớn, tiêu trừ đặng tất cả tội, thêm lớn tất cả phước, 

phàm khi niệm lại thêm đảnh lễ, đốt hương, lạy Phật, càng thêm phước nữa. 

Mỗi ngày như vậy, thời quyết đặng sinh vào trung phẩm. 

Bằng dạy người niệm bài kệ này, đặng phước báu rất lớn. 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ BA 

Mỗi  mỗi  cũng  niệm  tụng  như  trước,  chỉ  có  lúc  niệm  Phật,  tâm  tưởng 

thân  mình  ở  cõi  Tịnh  độ,  trước  Phật,  chắp  tay  cung  kính  niệm.  Khi  niệm 

danh  hiệu  các  vị  Bồ  Tát cũng  như  vậy.  Khi  niệm  danh  hiệu  tất  cả  Bồ  Tát, 

Thanh Văn, các bậc thượng thiện nhân, thời tâm tưởng thân ta ở cõi Tịnh độ. 

Tiếng  ta  niệm  tụng  vang  rền khắp cả, trước các Bồ Tát,  Thanh  Văn  và bậc 

thượng thiện nhân. Khi đảnh lễ, cũng tưởng ở trong cõi Tịnh độ mà lễ Phật. 

Khi  niệm  bài  kệ  cũng  tưởng  ở  cõi  Tịnh  độ,  trước  Phật  chắp  tay  cung  kính 

niệm bài kệ. 

Duy  khi  có  tượng  Phật,  và  Bồ  Tát  thời  khỏi  cần  phải  quán  tưởng  như 

vậy.  Song  phải  tưởng  tượng  kia  như  Phật  và  Bồ  Tát  hiện  thân  thiệt  tại  nơi 

đây, thọ ta lễ bái và nghe ta niệm tụng, chuyên chí như vậy, đặng vãng sinh 

phẩm đệ, cũng chẳng phải thấp  (rất cao). 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ TƯ 

SỰ  TÍCH  Hồi  Đức  Phật  Thích  Ca  còn  tại  thế  Ngài  dạy  hai  người  già 

niệm danh hiệu Đức A Di Đà đây không nên nghi vậy. Nếu người chí tâm trì 

niệm và tụng thần chú vãng sinh, đã vãng sinh, mà còn được diên thọ (sống 

lâu)  đặng  phước  báu  rất  lớn.  Chứng  lên  quả  Vô  thượng  nhẫn  ở  địa  vị  Bất 

thối, đâu chẳng quý ư ? Ông Lữ Nguyên Ích biên lời này để khuyến tu. 

Nhắc  lại thời kỳ Đức Phật Thích Ca còn tại thế có ông già, bà già, lụm 

cụm,  lấy  lúa  để  ghi  số  niệm.  Niệm  Phật  A  Di  Đà  cầu  về  Tây  phương,  hễ 

niệm Nam mô A Di Đà Phật thì bỏ trong hũ một hột lúa. Đức Thích Ca Ngài 

dạy  Ta riêng có  một pháp  rất  hay, dạy  ngươi  niệm  Phật  một tiếng, đặng số 

lúa rất nhiều. Hai người mừng quýnh liền đảnh lễ xin dạy. 

Phật bảo niệm Nam mô Tây phương Cực Lạc thế giới, tam thập lục vạn 

ức, nhất thập nhất vạn cửu thiên ngũ bá đồng danh đồng hiệu, đại từ, đại bi, 

A  Di  Đà  Phật.  Trút  lúa  ra  đếm  tới  một  hộc,  một  ngàn  tám  trăm  hột  (tức  là 

2.000 tạ lúa vậy). 

Phật  thường  lấy  danh  hiệu  đây,  dạy  hai  người  già,  xem  đây  thời  biết 

công đức niệm Phật to lớn biết bao, nên phải biết vậy. (rút trong Bửu Vương 

Luận). 

Nếu người tối dốt, không thể nhớ niệm câu dài ấy được, thì giữ niệm sáu 

chữ thường đó cũng đặng. Và dạy người niệm, đặng phước báu rất lớn, hoặc 

gồm  trì  tụng  Kinh  Tiểu  A  Di  Đà  hoặc  Kinh  Đại  A  Di  Đà,  hoặc  kinh  Phật 

khác (Dược Sư, Phổ Môn v.v…). 

Tùy số tụng nhiều ít, tụng rồi hồi hướng, cầu về Tây phương cũng đặng. 

Và niệm thần chú “Bạt nhất thế nghiệp chướng căn bổn đắc sinh Tịnh độ Đà 

la ni”. Nghĩa là Tụng thần chú vãng sinh về cõi Tịnh độ. Tụng thần chú vãng 

sinh như vầy 

Nam mô A di da bà dạ, đa tha già da dạ, đa điệt dạ tha. A di rị đô bà tỳ, 

A di rị đa tất đam bà tỳ. A di rị đa tỳ ca lang dế, A di rị đa tỳ ca lang đa, dà 

di nị, dà dà na, chỉ đa ca lệ, ta bà ha. 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ NĂM 

Phật hỏi ông A Nan rằng Ông muốn thấy người trong địa ngục không ? 

Ông A Nan bạch Dạ, con muốn thấy, nhưng làm sao thấy đặng ? 

Phật dạy Người trong địa ngục, là người thân làm ác, miệng nói lời ác, ý 

nghĩ việc ác, ấy là người trong địa ngục vậy. 

Luận  rằng  Người  đời  thiện,  hay  là  ác  chẳng  qua  ngoài  ba  nghiệp  thân, 

khẩu và ý. 

Nay  nói ba  nghiệp đều ác, toàn  gọi  là  hắc nghiệp thế  mới  vào địa  ngục 

vậy. 

Nếu ba nghiệp đều thiện, toàn gọi là bạch nghiệp mới sinh lên cõi Thiên 

đường. 

Còn trong ba nghiệp, có một nghiệp lành ấy gọi là tạp nghiệp, cũng khỏi 

vào địa ngục. 

Cho  nên  thân  nghiệp,  ý  nghiệp  tuy  ác  mà  khẩu  nghiệp  niệm  danh  hiệu 

Phật cũng kêu là một nghiệp thiện. Còn xa hơn ba nghiệp đều ác. 

Huống khẩu nghiệp khi niệm Phật, lại hay tâm tưởng Phật, thời ý nghiệp 

thiện.  Thân  ngồi  ngay  thẳng,  tay  cầm  xâu  chuỗi  thời  thân  nghiệp  thiện.  Ba 

nghiệp thường đặng thiện, dùng tu Tịnh độ, thời ắt sinh lên bậc thượng phẩm 

thượng sinh. 

Tôi (Vương Nhựt Hưu) từng ở đất Trấn Giang nghe người bán tôm. Rao 

tôm một tiếng, mà biết ba nghiệp kia đều ác. 

Vì sao ? Thân gánh tôm, thời là thân nghiệp ác, ý muốn bán tôm, thời là 

ý  nghiệp  ác.  Miệng  rao  bán  tôm,  thời  là  khẩu  nghiệp  ác.  Thế  biết  rao  tôm 

một  tiếng,  mà  biết  ba  nghiệp  đều  ác.  Sở  dĩ  Phật  nói  người  đó  là  người  ở 

trong địa ngục vậy. 

Lấy đây mà quán xét, thời trước con  mắt, đã thấy người trong địa ngục 

nhiều lắm, khá chẳng sợ ư! Chúng sinh do tâm ngu si, chẳng biết nhân quả 

sa nơi tội ác, rất khá thương  xót. Ta  vì  muốn  mở  mang dạy bảo cho chúng 

nó ấy gọi là Pháp thí. Pháp thí là một môn bố thí rất vĩ đại đặng phước báu 

há dễ lường được ư! 

Kẻ hoặc hỏi Người mà niệm danh hiệu Phật một tiếng cùng hai mà thôi, 

cứ một mực niệm hoài, chi khỏi Phật ghét. Cũng như kêu tên một người nào 

đó,  bất  quá  đôi  ba  lượt  mà  thôi,  bằng  cứ  réo  dặc  một  thì  làm  gì  cho  khỏi 

người kia hãy sinh lòng giận! 

Cho  nên  biết  rằng  Một  mực  xưng  niệm  danh  hiệu  Phật  hoài,  theo  tôi 

tưởng chưa phải là thiện vậy! 

ĐÁP  Luận  như thế, không phải  đâu.  Bởi  chúng sinh  từ  vô thỉ kiếp đến 

giờ, tội  lỗi của khẩu  nghiệp,  nhiều  hơn  núi, biển. Cần phải  niệm  danh  hiệu 

Phật cho thật nhiều mới mong rửa sạch, còn e chưa đủ. Đâu nên chấp cái tên 

của  người  thường,  mà  sánh  với  danh  hiệu  Phật,  là  một  đấng  chí  tôn  từ  bi 

chan chứa! 

Huống  chi  các  Đức  Phật,  Ngài  mở  dạy  pháp  môn  niệm  Phật,  sở  dĩ  dắt 

dẫn  chúng  sinh  thiện  nơi  khẩu  nghiệp,  lần  thiện  đến  thân  nghiệp,  và  ý 

nghiệp. Cho nên nói  một bề xưng niệm danh hiệu Ngài luôn mà chưa đủ là 

thiện kia, đâu nên chấp miệng nói thế tục, mà chê lời kim khẩu của Đức Từ 

Phụ dạy bảo cho chúng sinh ? 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ SÁU 

Người  nào  giữ toàn trai  giới,  lại  lễ Phật,  niệm  Phật, đọc tụng kinh điển 

Đại thừa, hiểu nghĩa đệ nhất, dùng công đức đây hồi hướng nguyện sinh về 

Tây phương thì chắc đặng sinh lên bậc thượng phẩm vậy. 

- Thế nào gọi là trì trai ư ? 

- Nghĩa  là  Không  ăn  thịt,  không  uống  rượu,  không  dâm  dục,  không  ăn 

năm món hôi nồng (ngũ vị tân) vậy. 

- Thế nào gọi là giữ cấm giới ư ? 

-  Nghĩa  là  Những  chuyện  như  sát  sinh,  trộm  cắp,  tà  dâm,  là  ba  nghiệp 

của thân. Nói dối, nói thêu dệt, nói hai lưỡi, nói lời hung dữ, là bốn nghiệp 

của khẩu. Tham dục, sân hận, tà kiến, là ba nghiệp của ý. Tổng cộng là mười 

điều giới. 

Nếu  giữ  đặng  mười  điều  giới  cấm  đây,  không  phạm  thời  gọi  là  mười 

điều thiện (Thập thiện). Bằng không giữ để cho phạm thời gọi là mười điều 

ác (Thập ác). 

Giữ  hoàn  toàn  mười  giới  này,  mới  đặng  sinh  lên  cõi  trời.  Còn  giữ  bốn 

giới  trước,  thêm  giới  bất  ẩm  tửu  (uống  rượu) cộng  là  năm  giới  (tại  gia  giữ 

ngũ giới). Nếu người nào giữ đặng năm giới này thường khỏi mất nhân thân. 

Nếu phát tâm tu Tịnh độ thời chẳng ở nơi hạng này. Bằng người nào giữ 

trọn  mười  giới, thêm  lên  như văn trước chỗ đặng công đức, chắc chắn sinh 

về phẩm thượng vậy. 

Nhược bằng chỉ  giữ  năm  giới,  mà tu  Tịnh độ cũng chẳng  mất sinh  vào 

phẩm  thượng  của  bậc  trung,  hay  là  phẩm  hạ  của  bậc  thượng  vậy.  Còn  nếu 

không  giữ  nổi  năm  giới,  đâu  khá  chẳng  ráng  giữ  giới  sát  sinh  ư  ?  Vì  sao  ? 

Bởi sát sinh là giới đầu trong năm giới. Cũng là giới đầu trong mười giới, và 

cũng là giới đầu trong hai trăm năm chục giới của thầy Tỳ Kheo. Thế là giới 

(bất  sát  sinh)  mà  giữ  đặng,  thời  kêu  là  người  Đại  thiện.  Còn  sát  sinh,  thời 

kêu là kẻ Đại ác. 

Cho  nên  Kinh  Lăng Nghiêm  nói Phàm  người  muốn sát sinh, sao chẳng 

xét  mình!  Ví  như ai sát  hại  mình,  mình  có chịu  không  ? Vật  mạng cũng  là 

thế (như nhau). Cho nên người không sát sinh được phước báu sống lâu. Kẻ 

sát sinh thời mắc báo chết yểu, què xuội. Luận rằng Mình muốn mạng mình 

sống lâu, loài vật cũng muốn mạng nó sống lâu. Nếu ta sát mạng, mà muốn 

no  khẩu  phúc  (miệng  và  bụng).  Thời  sự  thèm  muốn  của  khẩu  phúc  nào  nó 

chán. Sau khi buông đũa, vị ngon đã hết, mà nghiệp sát vẫn còn. 

Nếu sát sinh, để đãi khách. Nếu người khách ấy biết ta bình nhật không 

sát sinh, thì khách ấy không trách buồn chi cả. Huống chi tội sát sinh, mình 

làm  mình chịu (ăn chung  mà tội riêng). Cho nên trong kinh có nói Đến đầu 

thai,  cũng  một  mình  mình,  chết  đi  cũng  một  mình  mình  đi.  Luân  hồi  một 

mình mình lãnh. Quả báo một mình mình mang. 

Xem đây thì đâu nên vì người khách mà sát sinh đãi đằng! Bằng sát sinh 

để cúng tổ tiên, thì cũng có hiếm chi thứ cơm chay vật quý. Đức Khổng Tử 

nói rằng Tuy cơm hẩm canh rau, cúng tế cũng là kính vậy, mà đã thành kính, 

thời nào khá chẳng đặng. 

Nhưng  sự  cúng  tế  chẳng  những  ở  nơi  món  đồ,  mà  cần  nhất  phải  đốt 

hương, tụng kinh, nhờ Phật lực, để cầu cứu giúp vong nhân, thời vong nhân 

ắt đặng siêu sinh thoát tử. Cho nên sự cúng tế đều chẳng phải ở nơi việc sát 

sinh đã quyết định. 

Nếu ai giữ đặng một giới bất sát này, rồi cứ tu Tịnh độ, chẳng ở phẩm hạ 

vậy (được sinh lên phẩm trung hay phẩm thượng). 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ BẢY 

Trai giới sạch mình, thanh tâm tịnh lự (yên lòng đừng vọng tưởng). Ngồi 

quay  mặt  về  hướng  Tây  phương,  nhắm  mắt  lim  dim  quán  tưởng  chân  thân 

sắc vàng, Đức Phật A Di Đà ở Tây phương trong ao thất bảo, ngồi trên một 

hoa sen rất lớn, mình cao một trượng sáu (10m60) ở chặn giữa chân mày, có 

một đường hào quang chiếu sáng, mặt sắc vàng, thân cũng sắc vàng. 

Kế lặng lòng chuyên tưởng nơi hào quang trắng, chẳng đặng vọng động 

có  chút  mảy  niệm  khác,  phải  nhắm  mắt  hơi  hơi  (hí  hí) thảy  đều  thấy  Phật. 

Như  thế  muốn  mỗi  niệm,  mỗi  niệm  đừng  quên  vậy.  Như  thế  lâu  lâu,  tâm 

niệm thuần thục, tự nhiên cảm ứng được thấy toàn thân Phật. 

Phép này rất là bậc thượng. Nghĩa là Khi tâm tưởng Phật, tức nhiên tâm 

này là Phật. Lại có thắng phần hơn miệng niệm vậy. Hậu thân (thân đời sau) 

chắc sinh về bậc thượng phẩm thượng sinh. 

Đời Đường, ông Khải Phương, ông Viên Quả hai người thường tu pháp 

quán này, chỉ có năm tháng tự biết thân mình đi đến cõi Tịnh độ, thấy Phật 

và  nghe  Phật  thuyết  pháp  (sự  tích  này  sẽ  có  trong  quyển  thứ  năm)  chẳng 

những  ở  đây,  dạy  pháp  quán  tưởng,  mà  trong  Kinh  Thập  Lục  Quán  đã  nói 

đủ. 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ TÁM 

Quán tưởng thân Đức  Phật  A Di Đà  rất cao rất  lớn. Ngồi trên  hoa sen, 

cũng  cao  lớn  xứng  nhau.  Lại  chuyên  tưởng  giữa  chặn  mày,  có  một  đường 

hào quang trắng xẹt ra. Mỗi mỗi như bài trước đã nói. Phép quán tưởng này 

thật  là bậc thượng. Vì khi tâm tưởng Phật  tâm  này tức  là Phật.  Lòng tưởng 

lớn,  thời  niệm  lành  cũng  lớn.  Không  vậy,  thời  lại  quán  tưởng  tượng  nhỏ 

cũng đặng. Nhưng phải chuyên tinh, đứng cho tán loạn vọng niệm xen vào. 

Cứ trong Kinh Thập Lục Quán nói Quán Phật A Di Đà cả thân tướng và 

hào quang, rực rỡ như trăm nghìn muôn ức vàng Diêm Phù Đàn. Thân Phật 

cao sáu mươi vạn ức na do tha(), hằng hà sa do tuần(). Hào quang trắng giữa 

chặn mày, khắp trùm năm hòn núi Tu Di. Mắt Ngài trong như nước bốn biển 

lớn, trắng, xanh rõ ràng, dùng lòng từ vô duyên nhiếp độ chúng sinh. 

Chỉ  nói  một  hằng  hà sa do tuần rất  lớn không thể  nói được.  Huống chi 

tới sáu mươi vạn ức và vạn ức hằng ha sa số do tuần ư  ? 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ CHÍN 

Tưởng Phật A Di Đà, và tưởng đức Quán Thế Âm Bồ Tát thân cũng cao 

lớn. Tám mươi vạn ức na do tha do tuần. Thân sắc vàng thăm, bàn tay hóa ra 

hoa  sen  nhiều  sắc  nhiều  màu  có  tám  vạn  bốn  nghìn  đường  hào  quang,  dịu 

dàng mát mẻ, kẻ gặp hào quang, hết bệnh hết não, do tay quý báu của Ngài 

dìu dắt chúng sinh. 

Kế tưởng đức Đại Thế Chí Bồ Tát. Thân cũng có tám vạn ức na do tha 

do tuần cả mình đều có hào quang ửng màu sắc vàng, những chúng sinh nào 

có duyên mới được thấy hào quang ấy. 

Kế tưởng thân mình sinh về Tây phương Cực Lạc thế giới, ở trong hoa 

sen,  ngồi  tréo  kiết  già,  trong  hoa  sen  búp,  rồi  tưởng  hoa  sen  nở  thấy  Phật 

thấy Bồ Tát đầy dẫy giữa hư không. 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI 

Tu  Tịnh  độ,  phát  tâm  cứu  độ  chúng  sinh,  phát  tâm  chí  thành,  phát  tâm 

kiên cố, phát tâm thâm thúy và thêm lễ bái niệm Phật. Như vậy, thời đương 

đời nhờ Ngài gia hộ. Hậu thân (đời sau), ắt sinh về bậc thượng phẩm thượng 

sinh. 

Phát tâm cứu độ chúng sinh là Ta nguyện sinh về Tịnh độ, kiến Phật đắc 

đạo  rồi  trở  lại  độ  tất  cả  chúng  sinh  ngấm  chìm  trong  biển  khổ,  chớ  không 

phải độ một mình mình vậy. 

Phát  tâm  chí  thành  là  Chí  thành  quy  hướng  về  Phật,  không  cẩu  thả  (lơ 

đãng) vậy. 

Phát tâm kiên cố là Kiên cố tấn tu, hằng không thối chuyển vậy. 

Phát  tâm  thâm  thúy  là  Chỗ  dụng  tâm  thâm  thúy  thẳng  tới  cõi  Tịnh  độ. 

Như kẻ  lặn sâu dưới đáy biển, để tìm cho  đặng  ngọc châu  vậy.  Ba đời chư 

Phật cùng tất cả chúng sinh trong pháp giới, cũng đều có  một tâm  mà có ra 

vậy, tâm ta như thế, đâu chẳng đặng sinh về bậc thượng phẩm thượng sinh ư 

? 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI MỘT 

Trai Tăng, cúng Phật, đốt hương, dâng hoa, treo phan, dựng tháp, niệm 

Phật,  lễ  sám,  mỗi  việc  kính  thờ  ngôi  Tam  Bảo.  Dùng  công  đức  đây  hồi 

hướng  nguyện  sinh  về  Tây  phương  cũng  đặng  vậy,  hoặc  vì  trong  thế  gian, 

những việc nào có lợi ích, ta phương tiện dạy người, như làm con thời phải 

hiếu dưỡng cha mẹ, làm anh thời phải thương yêu các em, làm em thời kính 

thuận  huynh  trưởng,  trong  khuê  môn  (gia  đình) đâu  không  trọn  lành,  trong 

tôn tộc đâu chẳng thuận hòa. Hương thôn xóm làng thân nhân quyến thuộc, 

tiếp  với  nhau  bằng  lễ  nghĩa,  làm  ơn  nhuận  cho  nhau.  Cho  đến  kẻ  thờ  vua 

thời hết lòng vì nước, kẻ làm quan, thời nhân từ lợi dân. Làm người lớn thời 

khéo điều hòa trong chúng. Làm bậc hạ thời siêng thờ bề trên, hoặc dạy bảo 

kẻ  ngu  mê,  hoặc  giúp  đỡ  kẻ  côi  cút,  yếu  đuối.  Hoặc  giúp  người  cấp  nạn, 

hoặc cho kẻ bần cùng, hoặc sửa cầu, đào giếng, hoặc thí thuốc thí cơm, hoặc 

bớt phần mình, nuôi kẻ thiếu, lợi ích tha nhân (người khác), hoặc cho của lợi 

người  mà  phần  mình  bớt  ít,  hoặc  dạy  người  làm  phải,  hoặc  khen  ngợi  việc 

làm lành, cản ngăn việc làm dữ. Tùy sức tùy trường hợp làm tất cả thiện sự 

trong  thế  gian,  lấy  công  đức  đây  mà  hồi  hướng,  nguyện  sinh  Tây  phương 

cũng đặng. 

Hoặc  vì  trong  thế  gian,  tất  cả  việc  lợi  ích,  chẳng  luận  là  lớn  hay  nhỏ, 

chẳng  luận  nhiều  hay  ít,  bằng  cứ  lấy  một  đồng  tiền  cho  người,  hoặc  bưng 

một bát nước cho người, nhẫn đến lượm  một chà gai giữa đường cho người 

đi khỏi đạp cũng là việc thiện, ta cũng khởi một niệm tưởng rằng Dùng công 

đức làm nhỏ mọn này đây, hồi hướng cầu sinh về Tây phương Cực Lạc cũng 

đặng.  Thường  khiến  tâm  giữ  một  niệm  như  vậy,  đừng  cho  gián  đoạn,  mỗi 

niệm  mỗi niệm chí thú nơi cõi Cực Lạc, thời quyết định  một ngày kia được 

sinh về bậc thượng phẩm thượng sinh vậy. 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI HAI 

Trong  Kinh  Thập  Lục Quán, Đức  Phật dạy Muốn sinh  về  Tịnh độ  phải 

tu ba món phước 

1/  Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  mười 

thiện nghiệp. 

2/ Vâng giữ phép Tam quy, giữ tròn các giới, chớ phạm oai nghi. 

3/  Phát  Bồ  đề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  kinh  điển  Đại  thừa. 

Khuyên người tu hành, ấy là ba chánh nhân tịnh nghiệp của ba đời chư Phật 

vậy. 

Tam quy là quy y Phật, quy y Pháp và quy y Tăng vậy. 

---o0o--- 

 TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI BA 

Tôi (Vương Nhựt Hưu) khắp xem trong kinh tạng không có chỗ nào nói 

việc  gởi  kho  dưới  minh  phủ.  Vậy  tôi  kính  khuyên  người  đời  đừng  bày  đặt 

gởi kho tốn phí vô ích. 

Nên thỉnh chúng Tăng, sắm  lễ cúng dường  và  nhất tâm  cầu  về cõi  Tây 

phương, thời chắc đặng vãng sinh. Nếu không như thế mà làm việc gởi kho 

minh phủ,  thời  chí  quyết  ở  nơi  minh  phủ,  lúc  chết  hãy  vào  ngay  minh  phủ 

không sai vậy. 

Vì sao ? Ví như có người không chịu làm theo hạnh người quân tử, giao 

kết với bạn hiền nhân, quân tử, mà cứ khum lưng đút tiền lo lót với mấy chú 

giữ  ngục  ở  dưới  âm  ty  đợi  lúc  vào  ngục,  dùng  tiền  ấy  mà  chuộc  tội  đâu 

chẳng lầm ư ? 

---o0o--- 

 THỰC NHỤC THUYẾT THUYẾT NÓI VỀ ĂN THỊT 

Kinh Lăng Nghiêm nói Có vô lượng nhân duyên, chẳng nên ăn thịt. Thịt 

các loài chúng sinh, vốn không phải vật của ta ăn. Vì sao ? Bởi loài động vật 

nó có thức tánh như ta, biết đau, biết ngứa, biết khổ, biết vui không khác, bởi 

vì chúng ta, bấy lâu tai nghe mắt thấy quen thường, tưởng là sự phải ngờ đâu 

sự tội lỗi hằng sa  (vô số)  mà nào ai có xét. 

Vậy  chúng  ta  bằng  ai  có  thể  đoạn  bỏ,  thời  người  ấy  mới  đáng  gọi  là 

người  bậc  thượng,  hay  là  bậc  Bồ  Tát  cứu  độ  chúng  sinh.  Còn  người  nào 

đoạn trừ chưa nổi, thì tạm quyền cho ăn ba thứ tịnh nhục, dần dần giảm bớt. 

Ba  tịnh  nhục  là  Không  thấy  sát,  không  nghe  sát,  không  nghi  người  sát 

cho ta ăn, ấy là ba món tịnh nhục. 

Lại nữa, hoặc như bữa ăn đôi món thời ta giảm bớt đi một món. Ví như 

đáng hai bữa thịt ta nên dùng một bữa chay. 

Người đời bổng lộc có chừng, cứ như đây, thời được thêm tuổi thọ  (sống 

 lâu). 

Kế  nói  Khá  vì  chúng  sinh   (bị sát) đó  niệm  tụng  cầu  siêu,  ngõ  hầu  giải 

oan tiêu tội. 

Cứ  theo  lời  vua  Diêm  La,  bảo  người  Trịnh  Lân()  thời  biết  rằng  hễ  chí 

thành vì chúng sinh kia, niệm danh hiệu Phật, thì chắc đặng vãng sinh vậy. 

 ---o0o--- 

 QUÁN ÂM TỌA TƯỚNG THUYẾT THUYẾT NÓI VỀ TƯỚNG NGỒI 

 ĐỨC QUÁN THẾ ÂM 

Xét trong tạng kinh nói Chư Phật, Bồ Tát, tay, chân, cả lục căn đều được 

đoan chính, cho nên có câu Tứ bát đoan nghiêm Quán Thế Âm Bồ Tát. Do 

vì  ngài  đủ  48  tướng  đoan  nghiêm,  ngồi  kiết  già  cách  thần  thông  tự  tại,  tùy 

theo cảm ứng của chúng sinh mà phóng hào quang để cứu độ cho, nên gọi là 

ông  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát.  Người  đời  bây  giờ  bắt  chước  cũng  ngồi  co  giò 

duỗi tay, rồi nói Ta đây là tự tại Quán Thế Âm ấy lầm lắm vậy. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

HẾT QUYỂN TƯ 

---o0o--- 

QUYỂN NĂM - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 



Đời Đông Tấn, ngài Pháp sư Huệ Viễn ban đầu xướng pháp tu Tịnh độ. 

Trong  bổn  triều   (triều  vua  đời  nhà  Tấn),  có  ông  Vương  Mẫn  Trọng  Thị 

Lang, và ông Dương Lục Cư Sĩ biên tập “Sự tích cảm ứng” kể ngoài (200) hai 

trăm truyện, đã khắc bản lưu truyền. Nay không kịp chép hết, chỉ chép sơ lược 

những  người  trì  trai  giữ  giới  và  người  bậc  trung  với  bao  nhiêu  người  tội  ác, 

cùng  người  đương  ở  trong  cảnh  bệnh  khổ  mà  có  tu  Tịnh  độ,  cũng  đều  đặng 

vãng sinh. Cộng kể ba mươi mấy truyện. Sở dĩ để phát giác tín tâm cho người 

tu Tịnh độ vậy. 

---o0o--- 

 ĐÔNG TẤN, HUỆ VIỄN PHÁP SƯ 

Đời  Đông  Tấn,  có  ông  Tăng  tên  Huệ  Viễn  người  sinh  trưởng  tại  đất 

Nhạn Môn, qua ở non Lô Sơn cùng ông Lưu Di Dân v.v…  

Cả Tăng và tục hai trăm ba chục người kết làm bạn Liên Xã  (hội tu Tịnh 

 độ)  nói Ngày kia gá sinh trong hoa sen vậy. 

Ngài  Huệ Viễn trừng tâm  quán tưởng  mới  mười  một  năm (11) ba phen 

thấy tướng hảo Phật A Di Đà, thế mà ngài Huệ Viễn ngấm ngầm không nói. 

Sau tới năm mười chín (19) đêm 30 tháng 7, bỗng nhiên trước mặt thấy Đức 

A  Di Đà  Phật, thân to  lớn đầy cả  hư không, trong  viên quang  hóa ra  vô số 

Phật, đức Quan Âm, đức Thế Chí hai vị Bồ Tát, đứng hầu hai bên. Lại thấy 

nước chảy, hào quang tỏa ra bốn ngã, mỗi ngã nước chảy lên rồi lại xuống, 

tự  nhiên  diễn  nói  ra  tiếng  nói  giáo  pháp  khổ,  không,  vô  thường  và  vô  ngã. 

Như trong Kinh Thập Lục Quán nói. Khi đó Đức A Di Đà lại kêu ông Huệ 

Viễn  mà  bảo  rằng  Do  vì  sức  bản  nguyện  của  Ta,  nên  đến  đây  an  ủi  ngươi, 

ngươi sau 7 ngày nữa, sẽ sinh về nước của Ta. 

Rồi ông Huệ Viễn ngó lại thấy ông Tăng là ông Phật Đà Da Xá, với ông 

Huệ Trì, cùng ông Đàm Thuận, đứng ở bên Phật. Bước tới xá ngài Huệ Viễn 

mà  rằng  Chí  nguyện  Pháp  sư ở  trước  chúng  tôi,  vì  sao  về  đây  muộn  vậy  ? 

Huệ Viễn  mắt thấy rõ ràng  và để tâm  nhớ kỹ, thuật  lại cho các  môn đồ   (đệ 

 tử)   nghe  và  nói  Ban  đầu  ta  ở  đây  11  năm,  chuyên  tu  Tịnh  độ  ba  phen  thấy 

tướng Phật Di Đà rồi, nay lại thấy nữa đây, chắc ngày giờ ta sắp về Tịnh độ đã 

tới vậy. 

Kế bữa sau cảm bệnh sơ qua trong 7 ngày rồi ngài quy tịch. 

Nhắc  lại đời  ngài,  tuổi còn thơ  mà đã  bác  lãm kinh sử,  và rất  thông sách 

Lão,  Trang.  Nhân  một  hôm  qua  non  Thái  Hành,  nghe  ngài  Đạo  An  Pháp  sư 

giảng kinh Bát Nhã. Thoạt nhiên tỏ ngộ bèn nói Sách cửu lưu dị nghị đều là bả 

xác, chẳng bằng kinh Phật siêu thoát hơn. Nhân đây, Viễn xin xuất gia theo hầu 

ngài Đạo  An  học đạo, sau trở  về  non  Lô Sơn ở  tu trong đó 30  năm không ra 

khỏi núi, hưởng thọ 82 tuổi. 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐÔNG TẤN, ÔNG LƯU DI DÂN 

Ông Trình Chi tự Trọng Tư, hiệu Di Dân. Theo ngài Huệ Viễn đồng tu tịnh 

nghiệp chuyên ngồi thiền, thực hành pháp quán tưởng, mới nửa năm, trong khi 

ngồi thiền định thấy hào quang Phật chiếu sáng, lại thấy đất đều sắc vàng, ở tu 

trong núi 15 năm, chót lại trong lúc quán tưởng niệm Phật, thấy Phật A Di Đà 

thân  vàng, thắm  hào  quang chiếu sáng duỗi cánh  tay, đến  trong  nhà ông, ông 

Trình Chi vui mừng rơi lụy thưa rằng Hân hạnh được Như Lai vì con ma đảnh 

 (rờ đầu)  và y phục phủ trên đầu con, Phật liền đưa tay rờ đầu và dùng áo ca 

sa phủ trên mình ông. 

Ngày  kia  trong  khi  quán  tưởng  niệm  Phật,  cũng  lại  thấy  thân  mình  vào 

trong  ao  thất  bảo  đại  trì,  hoa  sen  xanh,  trong,  xem  màu  nước  trong  veo  vắt, 

dường như không bờ mé, trong ao có  một người, nơi đầu có viên quang  (hào 

 quang  tròn)   trước  ngực  có  dấu  hình  chữ  vạn  chỉ  nước  trong  ao  mà  rằng 

Nước bát công đức này, ngươi khá uống đi! Ông Trình Chi uống nước, ngọt 

thơm cả miệng. Bèn thức dậy còn biết mùi thơm của nước, phát hực mấy lỗ 

chân lông, ông bèn nói đây là duyên Tịnh độ ta đã đến vậy. 

Chư Tăng trong hội Lô Sơn đều nhóm họp, ông Trình Chi tới trước tượng 

Phật đốt hương kê trên trán chúc rằng Con nhờ Đức Phật Thích Ca để kinh giáo 

lại,  cho  nên  biết  có  Đức  Phật  A  Di  Đà. Vậy  con  nguyện  đốt  nén  hương  này, 

trước cũng dường Thích Ca Như Lai, kế cúng dường Phật A Di Đà, sau cúng 

dường trong hội Pháp Hoa, Phật và Bồ Tát chúng, cho đến mười phương Phật 

Bồ Tát chúng, cầu nguyện cho chúng hữu tình đồng sinh về Tịnh độ. 

Chúc  nguyện  xong,  cùng  cả  thảy  nói  lời  từ  biệt,  quay  mặt  hướng  Tây 

vững ngồi xếp bằng, ngậm miệng nín hơi quy tịch, tuổi thọ được 59. 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐÔNG TẤN, ÔNG QUAN CÔNG TẮC 

Ông  Công  Tắc  là  người  trong  hội  Bạch  Liên  Xã,  là  hội  tu  Tịnh  độ  của 

ngài Huệ Viễn. Qua đời, người bạn của Tắc bắt được tin qua đất Đông Kinh, 

chùa  Bạch  Mã  làm  chay  thất,  siêu  độ  thấy  cả  cây  rừng  chùa  am,  đều  ửng 

hiện  sắc  vàng,  giữa  hư  không  có  tiếng  kêu  nói  Ta  là  Quan  Công  Tắc  đây, 

bấy lâu cầu nguyện vãng sinh về Cực Lạc bửu quốc, nay đã về đặng rồi nên 

ta trở lại đây báo tin cho người bạn biết. Nói rồi đi đâu mất, không thấy nữa. 

---o0o--- 

 ĐỜI TẤN, CHỨC HÀN LÂM HỌC SĨ - ÔNG TRƯƠNG KHẢN 

Ông  Trương Khản  lúc bình sinh  làm  việc  tích thiện, tín trọng đạo Phật, 

vái tụng chú Đại Bi Đà la ni mười vạn biến để nguyện sinh về Tây phương. 

Khi  tụng  vừa  xong,  tuổi  quá  lục  tuần  (60),  thoạt  nghe  trong  mình  có  bệnh 

cảm, nắm tay lần chuỗi, miệng niệm Phật A Di Đà. Liền nói với người rằng 

Tây  phương  Tịnh  độ  hiện  ở  giữa  căn  nhà  phía  Tây  kia,  Đức  Phật  A  Di  Đà 

ngồi trên tòa sen. Thằng cháu của tôi là “Ông Nhi” ở trong ao thất bảo hoa 

sen, trên đất vàng toàn bằng Kim Sa, lễ Phật vui mừng. 

Nói rồi giây lát, niệm Phật mà qua đời, “Ông Nhi” là tên thằng cháu của 

Khản mới 2, 3 tuổi mà qua đời được vãng sinh trong ao thất bảo vậy. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG, ĐẤT GIANG LĂNG - ÔNG TĂNG TÊN ĐÀM GIÁM 

Ông  Đàm  Giám,  tu  hành  thận  trọng,  thường  nguyện  thân  này  được  về 

nước  An  dưỡng   (Tịnh  độ)  được  thấy  Phật  A  Di  Đà.  Cho  nên  mỗi  khi  ông 

làm  được  chút  lành  chi,  đều  hồi  hướng  cầu  sinh  về  Tịnh  độ.  Một  ngày  nọ, 

trong  khi  ông  đương  ngồi  thiền  định  thấy  Phật  A  Di  Đà  đem  nước  rải  trên 

mặt  nói  rằng  Ta  rửa  trần  cấu  cho  ngươi,  sạch  tâm  niệm  ngươi,  cùng  thân 

nghiệp,  khẩu  nghiệp  ngươi  đều  được  nghiêm  tịnh.  Rồi  ở  trong  bình  lấy  ra 

một bông sen đưa cho ông cầm. 

Đàm Giám khi  xuất định, thuật  lại cho chúng  Tăng trong chùa  nghe  và 

tỏ  lời  từ  biệt.  Rồi  thì  đêm  thanh,  thoắt  một  mình  đi  dưới  mái  hiên,  tay  lần 

chuỗi  niệm  Phật  A  Di  Đà  gần  đến  canh  năm  tiếng  niệm  càng  khuya  càng 

lớn. 

Kịp đến sáng y theo lệ thường các đệ tử đến hầu hạ và thăm hỏi, thì thấy 

ông  ngồi kiết  già  không cục cựa,  xúm  lại  gần  xem  thời ông đã thị tịch còn 

hơi nóng nóng. 

---o0o--- 

 ĐỜI NAM TỀ ĐẤT DƯƠNG ĐÔ - ÔNG TĂNG TÊN HUỆ TẤN 

Ông  Huệ  Tấn  ngoài  40  tuổi,  nguyện  tụng  Kinh  Pháp  Hoa,  mới  cầm 

quyển kinh, bắt sinh bệnh, ông vái cầu nguyện tả một trăm bộ Pháp Hoa để 

sám hối nghiệp chướng, xin tiền mua giấy tả kinh vừa xong thì là bệnh ông 

vừa hết. 

Ông nguyện đem công đức tả kinh hồi hướng sinh về Tịnh độ. Bỗng nhiên 

giữa thinh không có tiếng rằng Việc ngươi làm đã xong, nguyện ngươi cũng đã 

toại sinh về Tịnh độ kia, chẳng phải ngươi chớ ai! 

Huệ Tấn nói Tôi không dám mong cầu bậc thượng phẩm, miễn được về 

bậc hạ phẩm, cũng được bậc bất thối chuyển vậy. 

Khi  ấy  đời  Tề  Ninh  niên  hiệu  thứ  3,  ông  Tấn  không  bệnh  mà  tự  nhiên 

qua đời hưởng thọ được 80 tuổi. 

---o0o--- 

 TRIỀU HẬU NGỤY XỨ BÍCH CỐC - ÔNG TĂNG TÊN ĐÀM LOAN 

Ông  Đàm  Loan,  trước  gặp  ông  Đào  Ẩn  Quân  trao  cho  kinh  tiên  10 

quyển. Loan vui mừng tự đắc, tưởng là phép thần tiên chắc đặng vậy. 

Sau  gặp  ông  Tăng  Bồ  Đề  Lưu  Chi,  vấn  nạn  rằng  Đạo  Phật  có  đặng 

trường sinh không ? Và có được khỏi già và khỏi chết không ? 

Lưu Chi đáp Trường sinh bất tử chính là đạo Phật ta vậy. Nói xong liền 

lấy đưa cho ông quyển Kinh Thập Lục Quán nói rằng Ngươi khá đọc quyển 

kinh  này,  thời  không  còn  đi  lại  trong  ba  cõi,  không  còn  lui  tới  trong  sáu 

đường  sang  trọng,  nhục  vinh,  mất  còn,  họa  phước,  nên  hư,  không  với  có 

không còn dính mắc, đó là trường thọ vậy. Trường thọ có số kiếp thạch vậy, 

có số  hà sa  vậy. Song số kiếp thạch  và  hà sa còn có  hạn  lượng, chớ số thọ 

mạng của  người đã sinh  Tây phương không bao  giờ cùng tận. Đấy  là phép 

trường sinh bất tử của họ Kim Tiên  (Đức Phật)  ta vậy. 

Ông  Đàm  Loan  càng  thâm  tín  liền  đốt  kinh  Tiên,  mà  chuyên  tu  theo 

Kinh  Thập  Lục  Quán.  Dù  thời  gian  thấm  thoát  trải  qua  cơn  trời  lạnh  rét, 

nắng chang dời đổi, tật bệnh ráp thân, cũng không lúc nào là lúc thối chí ngã 

lòng và giải đãi. Chúa nước Ngụy thương chí hướng của ông, lại khen ông là 

người biết tự hành hóa tha, lưu truyền pháp môn Tịnh độ rất rộng, bèn tặng 

hiệu ông là Thần Loan. 

Thần Loan ngày kia bảo các kẻ đệ tử ông rằng Khổ trong địa ngục, các 

ngươi chẳng khá đừng chẳng sợ, nghiệp lành nơi chín phẩm sen, chẳng khá 

đừng chẳng tu  (là tu). Nhân đó ông bảo các đệ tử cao tiếng niệm Nam mô A 

Di Đà Phật. 

Thần  Loan  quay  mặt  về  hướng  Tây  nhắm  mắt  cúi  đầu  mà  qua  đời,  khi 

đó  cả  Tăng  và  ngươi  tục  đồng  nghe  những  tiếng  âm  nhạc,  từ  góc  trời  phía 

Tây thổi tới, giây lâu mới dứt. 

---o0o--- 

 ĐỜI TÙY TẠI CHÙA KHAI GIÁC CÓ - ÔNG TĂNG TÊN ĐẠO DŨ 

Ông Đạo Dũ niệm danh hiệu Phật A Di Đà lên cốt Phật bằng cây Chiên 

đàn bề cao ba tấc, xong rồi ông chết, trong bảy ngày tỉnh lại thuật nói. 

Trong  khi  thấy  Phật  A  Di  Đà,  Ngài  hỏi  Tại  sao  ngươi  tạo  tượng  ta  rất 

nhỏ thế ? 

Tôi  bạch  Tâm  tưởng  lớn  thời  lớn,  tâm  tưởng  nhỏ  thời  nó  nhỏ.  Nói  dứt 

lời, tượng kia lớn đầy khắp cả hư không. 

Phật lại bảo Ngươi trở về bổn quốc dùng nước thơm tắm rửa, ngày mai, 

chừng giờ sao mai mọc Ta đến rước ngươi. Kịp đến giờ, quả nhiên thấy các 

ông  hóa  Phật  đến  rước,  hào  quang  sáng  chiếu  đầy  nhà,  chúng  nhân  ai  nấy 

đều  nghe  và  thấy  ông  Đạo  Dũ  qua  đời.  Nhằm  thời  niên  hiệu  Khai  Hoàng 

năm thứ 8. 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT KINH SƯ - ÔNG TĂNG TÊN THIỆN ĐẠO 

Ông  Thiện  Đạo,  trong  niên  hiệu  Trinh  Quán  thấy  hội  tu  Tịnh  độ  cửu 

phẩm  của  ngài  Tây  Hà  Xước  Thiền  lập.  Ông  xin  vào  tu  tập,  cần  lao  khổ 

hạnh, như cứu lửa cháy đầu. Mỗi khi ông vào điện lễ Phật, chắp tay quỳ gối, 

hết  lòng  niệm  Phật.  Nếu  không  phải  kiệt  lực,  thời  ông  chưa  nghỉ.  Dù  mùa 

trời lạnh, ông cũng lại niệm cho tháo mồ hôi mới chịu. Để nêu tấm lòng chí 

thành của ông hy sinh với Phật. 

Lúc  ra  ngoài,  liền  vì  chúng  nhân  giảng  nói  pháp  môn  Tịnh  độ,  không  hề 

tạm  bỏ  những  việc  làm  có  lợi  ích,  tuổi  ngoài  30,  không  bao  giờ  có  chút  ngủ 

nghỉ. 

Tu theo pháp Ban Châu  (niệm Phật đứng), pháp Hành Đạo  (đi niệm), và 

pháp lễ Phật  (vừa lạy vừa niệm). Cùng pháp Phương Đẳng  (niệm Phật được 

 chánh định).  

 Có chỗ nói pháp Ban Châu là cả ba nghiệp thân, khẩu, và ý không gián 

 đoạn và đều được thanh tịnh niệm Phật.  

Ông dùng mấy pháp niệm đây, để làm trách nhiệm cho mình giữ gìn hạnh 

không phạm, không ngó tới nữ nhân, không cầu danh lợi, xa bặt các sự lý luận. 

Mỗi khi làm Phật sự, lấy sự tịnh thân để cúng dường. Những ẩm thực, y 

phục  có  dư,  đem  hộ  cho  kẻ  thiếu,  có  món  ăn  ngon,  nhũ,  lạc,  đề  hỗ,  ông 

nhường lại không dám uống. Ai có cho tiền thời mua giấy tả kinh  (A Di Đà) 

trên 10 muôn bộ. Họa ảnh tượng cõi Tịnh độ trên 300 bức. 

Thấy chùa hư tháp sập đều tu bổ, thắp đèn cúng Phật nối ánh sáng hằng 

năm không tắt, ba y  (y ngũ, y thất, và y đại).  Bình bát, tự mình xếp và rửa, tự 

đầu  chí  cuối  y  như  vậy  không  thay  đổi,  chẳng  cùng  với  chúng  đồng  đi,  vì 

ngừa có những khi nói qua việc đời, khuyết phạm chánh hạnh, lần hồi truyền 

pháp môn Tịnh độ cho người tu vô số. 

Khi đó có người đến hỏi Người lành niệm Phật sinh về Tịnh độ, sự ấy có 

thật không ? 

Đáp Như người niệm toại chí nguyện người. Nói rồi ông liền niệm Nam 

mô A Di Đà Phật  một tiếng, tự nhiên trong miệng phóng ra một đường hào 

quang. Niệm 10 tiếng, nhẫn đến 100 tiếng hào quang cũng y như vậy. 

Ông thường dùng bài kệ này khuyến hóa người đời tu. Kệ rằng  

Tiệm tiệm kê bì hạt phát, 

Khan khan hành bộ lung chung. 

Giả nhiên kim ngọc mãn đường, 

Nan miễn duy tàn lão bệnh. 

Nhậm thị thiên ban khoái lạc 

Vô thường chung thị đáo lai. 

Duy hữu kinh lộ tu hành. 

Đảnh niệm A Di Đà Phật. 

Dịch nghĩa  

 Lần lần tóc bạc da gà,  

 Chân đi lóng cóng bộ là cò ma.  

 Dầu cho vàng, ngọc đầy nhà,  

 Khó mà tránh khỏi cái già bệnh suy 

 Dầu cho nghìn món vui gì ?  

 Vô thường rốt cuộc cũng thì bỏ đi.  

 Chỉ có đường tắt tu trì.  

 Một câu A Di Đà Phật ấy thì đem theo.  

Nhắc lại vua Cao Tôn thấy ông tu hành tinh tấn, từ thỉ chí chung không 

hề  thối  chuyển,  mỗi  khi  niệm  Phật  trong  miệng  thường  bay  ra  những  đạo 

hào quang làm cho dân chúng trong đất Tràng An  (thành vua) đều bắt chước 

làm theo. Tỏ ra đời là một cảnh thái bình. Vua mừng khen tặng và ban hiệu 

chùa ông là Quang Minh Tự. 

Có chỗ nói Ông Thiện Đạo tức là Đức Phật A Di Đà hóa thân. Và có chỗ 

nói Hậu thân  (thân đời sau) ông Thiện Đạo tức là ngài Pháp Chiếu Đại Sư vậy. 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT THÁI CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN HOÀI NGỌC 

Ông Hoài Ngọc, nhất sinh tu tịnh nghiệp  (niệm Phật)  gần 40 năm. Thời kỳ 

vua  Thiên  Bửu  tức  vị  năm  đầu. Trong  khi  ông  Ngọc  đương  niệm  Phật, thoạt 

thấy cảnh Tây phương các vị Thánh chúng đông đến hằng hà sa số, trong đó có 

một  người,  tay  bưng  ngân  đài   (đài  bạc)  đến  trước  đưa  cho  ông  Hoài  Ngọc. 

Ngọc nói Như tôi đây, bổn vọng  (ý muốn)  cái kim đài  (đài vàng). Vì sao hôm 

nay ngân đài đến đây ? Nói rồi, ngân đài ẩn mất, người bưng đài cũng ẩn. 

Từ  đấy  ông  Ngọc  càng  gia  công  tinh  tấn  khổ  hạnh  đến  21  ngày,  người 

trước bưng kim đài đến bảo rằng Do pháp sư tinh cần khổ hạnh, nên đặng sinh 

lên  bậc  thượng  phẩm.  Lại  nói  Sinh  bậc  thượng  phẩm  ắt  trước  thấy  Phật,  vậy 

ngài  ngồi  yên, đợi chút Phật Ngài đến. Chưa bao lâu dị  quang  (hào quang  lạ) 

chiếu sáng cả nhà. Lại ba ngay sau, hào quang lạ lại phát ra nữa. Hoài Ngọc nói 

Nếu nghe mùi hương lạ đây, chắc là báo thân ta đã mãn. Liền cầm bút đề bài kệ 

như vầy 

Thanh tịnh kiến khiết vô trần cấu. 

Liên hoa hóa sinh vi phụ mẫu. 

Ngã kim thập kiếp tu đạo lai. 

Xuất thị Diêm phù yểm chung khổ. 

Nhất sinh khổ hạnh siêu thập kiếp. 

Vĩnh ly Ta bà quy Tịnh độ. 

Nghĩa là 

 Sáng suốt trong sạch không nhơ bợn.  

 Hoa sen hóa sinh là cha mẹ.  

 Ta đã mười đời tu đến nay.  

 Sinh cõi Diêm phù nhàm các khổ.  

 Một đời khổ hạnh vượt mười kiếp.  

 Hằng lìa Ta bà về Tịnh độ.  

Viết kệ xong, hương lạ bốn phía bay lại. Đệ tử có người thấy Phật, thấy 

hai vị Bồ Tát đồng ngồi đài vàng, một bên đài, có nghìn trăm vị hóa Phật, từ 

góc trời phía Tây giáng xuống tiếp rước ông Hoài Ngọc. Hoài Ngọc hết lòng 

cung kính chắp tay vui vẻ, lên ngồi kim đài theo Phật đi về nước An dưỡng 

một giây. 

An dưỡng tức là  nước Cực  Lạc. Hào quang  lạ tức là bấy  lâu chưa từng 

thấy hào quang Phật, bấy giờ mới thấy nên gọi hào quang lạ. 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT PHÂN CHÂU ÔNG TĂNG - TÊN KHẢI PHƯƠNG 

 VÀ VIÊN QUẢ 

Ông  Khải  Phương  và  ông  Viên  Quả  là  hai  vị  Pháp  sư,  chuyên  tâm  quán 

tưởng Tịnh độ. Kế năm tháng, trong khi quán tưởng, đồng biết thân  mình đến 

ao thất bảo đại trì. Trong ao có tấm màn báu lớn, thân hai ông liền vào trong ấy, 

thấy  đức Quan  Âm  và Thế Chí, hai  vị  Bồ  Tát  đang  ngồi  trên  hai bửu tòa đài 

Liên Hoa, còn dưới tòa có nghìn vạn hoa sen đầy dẫy. 

Đức Phật A Di Đà từ hướng Tây lại ngồi trên một cái hoa sen rất lớn, cả 

phóng  hào quang chiếu suốt  mười phương. Ông  Khải Phương  và ông Viên 

Quả  lễ  Phật  và  bạch  Phật  Thưa  Đức  Đại  Từ!  Giả  sử  chúng  sinh  cõi  Diêm 

phù  (cõi Ta bà), này y theo kinh dạy niệm Phật có được sinh về đây không ? 

Phật  dạy  Như  niệm  danh  hiệu  Ta  đều  đặng  sinh  về  nước  Ta,  không  có 

một người nào là người niệm Phật, mà không sinh về được bao giờ. 

Hai  ông  Khải  Phương  và  Viên  Quả  lại  thấy  quốc  độ  kia,  đất  đai  bằng 

phẳng, tràng báu lưới ngọc trên dưới xen pha. Lại có một ông Tăng, từ xa đi 

lại bảo Khải Phương và Viên Quả rằng Ta đây là Pháp Tạng vậy  (tiền thân 

 Phật Di Đà). Bởi do nguyện đời trước của ta nên nay đến đây rước hai nhà 

ngươi. 

Khải Phương  và Viên Quả, cũng cứ  ngồi trên  xa báu đi tới  trước, lại biết 

thân mình ngồi trên hoa sen báu. Lại nghe Phật Thích Ca và đức Văn Thù Bồ 

Tát, khen ngợi cõi Tịnh độ. Đi tới trước, lại có một bửu điện rất lớn. Điện ấy có 

ba cấp đường bằng ngọc. Cấp đường thứ nhất toàn người thế tục đi. Cấp đường 

thứ hai Tăng và tục phân nửa  (nửa Tăng nửa tục).  Bước qua cấp đường thứ ba 

duy có Tăng chứ không có tục. Đức Phật chỉ đó mà bảo hai ông Khải Phương 

và  Viên  Quả  rằng  Phong  cảnh  đây,  để  dành  cho  những  chúng  sinh  cõi  Diêm 

phù đề  (cõi Ta bà), người nào niệm Phật, thời sinh về ở đây. Vậy hai người 

hãy tự gắng. 

Bấy  giờ  Khải  Phương,  Viên  Quả  trực  giác  thức  dậy   (xuất  định),  kể 

chuyện  cho  các  đồ  đệ   (đệ  tử)   nghe  sự  tích  này.  Qua  5  ngày  sau,  hai  ông 

không bệnh tự nhiên nghe tiếng chuông, thế mà các người khác không nghe. 

Ông  Khải  Phương  và Viên Quả nói Tiếng  chuông ấy  là cái  việc của ta, nói 

rồi vui vẻ trong giây lát hai ông đồng lâm chung một lượt  (vì đồng một tịnh 

 nghiệp). 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT CHÂN CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN TỰ GIÁC 

Ông  Tự  Giác,  do  có  phát  nguyện  mà  được  đức  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, 

dẫn ông đến yết kiến Phật Di Đà. Bấy giờ ông Tự Giác tự mừng thầm mình 

có nhân duyên với đức Đại Bi hóa độ. Liền đi xin tiền đúc tượng đức Đại Bi 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  bề  cao  49  thước  (49m) dựng  chùa  thờ  đó.  Lời  chúc 

nguyện đã thành tựu. 

Đêm đó canh ba thoạt có hai đạo hào quang kim sắc  (sắc vàng), ông thấy 

Đức Phật  A Di Đà từ trong  hào quang đằng  vân  giáng  xuống có  đức Quan 

Âm và đức Thế Chí theo hầu hai bên. Phật đưa cánh tay sắc vàng rờ đầu ông 

Tự  Giác  mà  rằng  Ngươi  ráng  giữ  lời  nguyện  đừng  có  cải  đổi,  lấy  việc  lợi 

người  làm  trước  nhất   (lợi  vật  vi  tiên).  Rồi  đây  hãy  sinh  về  ở  trong  ao  thất 

bảo, đâu chẳng y lời nguyện. Nói rồi ẩn mất. 

Cách  11  năm  sau,  trong  đêm  ngày  rằm  tháng  bảy  thấy  có  một  người  ở 

trong mây hiện ra nửa thân mình, hình như ông trời Tỳ Sa Môn thiên vương, 

cúi xuống bảo ông Tự Giác rằng Nay đã đến thời kỳ đại đức hãy về nước An 

dưỡng   (Tịnh  độ)   rồi  vậy.  Ông  Tự  Giác  nghe  nói  liền  đến  trước  tượng  đức 

Đại Bi Quán Thế Âm ngồi kiết già, mà thác hóa  (chết). 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT LỤC CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN THIẾU KHƯƠNG 

Ông Thiếu Khương trong niên hiệu Trinh Quán năm đầu, đến đất Lạc Hạ 

nơi chùa Bạch Mã thấy trong chùa có một quyển kinh thường phóng hào quang 

chiếu sáng, ông thò tay rút ra xem thời là quyển văn của ông Thiện Đạo viết để 

khuyên người niệm Phật vậy. 

Ông Thiếu  Khương  nghĩ rằng Nếu ta có duyên  với quyển  này, thời  xin 

hào quang phóng ra lần nữa làm tin. Nói chưa dứt lời, hào quang liền tủa ra 

lòa  mắt.  Thiếu  Khương  tin  sâu  vào  óc,  liền  đi  qua  đất  Trường  An   (kinh 

 thành), lại nhà thờ có thờ tượng ông Thiện Đạo, cả bày lễ cúng. Ông Thiện 

Đạo  ở  trên  hư  không  ứng  tiếng  rằng  Ngươi  y  theo  việc  của  ta  lợi  lạc  cho 

người đời, thời công đức của ngươi, cũng đồng sinh về nước An dưỡng vậy. 

Lại gặp một ông Tăng bảo rằng Người muốn dạy người niệm Phật, hãy qua 

đất  Tân  Định,  nói  rồi  ẩn  mất.  Đất  Tân  Định  tức  là  quận  Nghiêm  Châu   (xứ 

 Trung Hoa)  bây giờ vậy. 

Thiếu  Khương  bèn  qua  xứ kia,  thì  người  ở  đất  ấy  chưa  có  ai  biết  niệm 

Phật,  mà  ông  Thiếu  Khương  giảng  lý  nhân  quả  khuyên  niệm,  người  ta  lại 

còn ghét hơn nữa. Thiếu Khương mới tìm cách đi xin tiền về dụ các đứa con 

nít cho nó và dạy Phật A Di Đà là bổn sư của các em, nếu các em niệm đặng 

một  tiếng,  ta  cho  một  đồng  tiền.  Các  đứa  con  nít  ham  tiền,  theo  tiếng  ông 

niệm  mà  niệm  theo.  Sau  một  tháng  ngoài,  các  em  niệm  Phật  xin  tiền  số 

đông. 

Ông  Thiếu  Khương  mới  bảo  lại  Hễ  niệm  Phật  10  tiếng  ta  mới  cho  các 

em  một  đồng  tiền,  các  em  cũng  nghe  lời  cứ  niệm.  Như  vậy  niệm  suốt  một 

năm. Bấy giờ không luận kẻ lớn người nhỏ, kẻ quý người tiện, hễ thấy  mặt 

ông Thiếu Khương thời đều niệm A Di Đà Phật. 

Vì duyên cớ  như trên, cho  nên  người  niệm  Phật đầy cả đường  lộ,  niệm 

Phật  thuần  thục,  không  còn  ai  dùng  tiếng  thô  tục.  Gia  đình  cư  xử,  bạn  bè 

giao tiếp, trước cũng niệm Phật rồi mới nói chuyện. Thật là Cảnh cuộc thuần 

phong mỹ tục, thiên hạ đời sống vui thú làm sao! 

Sau ông Thiếu Khương qua núi Ô Long kiến lập đạo tràng Tịnh độ. Lập 

đàn ba cấp rủ người ngày đêm niệm Phật. Thiếu Khương trước xướng niệm 

Nam mô A Di Đà Phật, kế các người niệm rập theo. Khi ông Thiếu Khương 

đương xướng các người bên cạnh có người thấy một vị Phật, từ trong miệng 

bay ra. Xướng luôn 10 tiếng, thời có 10 vị Phật cũng từ trong miệng bay ra 

liền luôn như xâu chuỗi. 

Ông  Thiếu  Khương  hỏi  Các  ngươi  thấy  Phật  chăng  ?  Như  người  nào 

thấy thì quyết định sinh về Tịnh độ. 

Song trong số người lễ Phật, mấy nghìn người, nhưng cũng có người hoàn 

toàn không thấy  (do thiếu lòng thành vậy). 

Sau  rốt ông dạy  người, phải đối  với  nước An dưỡng phát khởi tâm cho 

tăng thắng  (chí thành tâm)  và với cõi Diêm phù đề  (cõi Ta bà), phải sinh tâm 

nhàm chán. 

Ông  lại  nói  Hết thảy các  ngươi trong  giờ  phút  này,  mà  hễ ai thấy  được 

hào  quang,  mới  thật  là  đệ  tử  ta   (ngã chân  đệ  tử),  nói  xong  liền  phóng  hào 

quang lạ vài đường mà viên tịch  (chết). 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TINH CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN DUY NGẠN 

Ông  Duy  Ngạn,  chuyên  tu  pháp  Thập  Lục  Quán  (16  pháp  thiền  định). 

Nhân khi  xuất định, thấy đức Quán  Thế Âm  và Đại Thế Chí  hai  vị Bồ  Tát, 

hiện thân ở giữa không trung, hồi lâu mà chưa diệt. Duy Ngạn, cúi đầu đảnh 

lễ sa nước mắt, mà than rằng Ôi! May phúc cho nhục nhãn ta được thấy hình 

tượng Ngài, nhưng tiếc đời sau không truyền lại. 

Vừa nói dứt lời, vừa ưa đàng kia có hai người song song đi lại, tự xưng 

mình họa sĩ, trong chưa bao lâu, vẽ rồi hai bức tượng của hai vị Bồ Tát. Vẽ 

rồi hai họa sĩ đâu mất. 

Đệ tử thấy lấy làm lạ hỏi. Duy Ngạn nói Hai người ấy đâu không phải là 


họa sĩ! 

Duy Ngạn lại nói Thời kỳ ta về Tây phương đã tới rồi, trong các đệ tử có 

người nào muốn theo, thời sáng ngày nói cho ta biết. 

Có tên  Tiểu Đồng  Tử nói Thầy cho con theo thầy đi  về. Duy Ngạn  nói 

Nếu  có  muốn  đi  theo  ta  thời  nên  về  nhà  nói  với  thân  phụ,  thân  mẫu  ngươi 

đã. 

Lúc  Đồng  Tử  về  nói.  Cha  mẹ  nó  cười  mắng  mà  nói  rằng  Con  đừng  có 

nói  chơi  không  nên.  Đồng  Tử  trở  về  chùa,  dùng  nước  thơm  tắm  gội,  tới 

trước tượng Phật A Di Đà ngồi tréo kiết già mà hóa vãng. 

Có người lại cho ông Duy Ngạn hay. Ngạn tới vỗ vai nó mà rằng Ngươi 

làm thị giả hầu ta, sao mà đi về trước ta vậy. 

Nói  rồi  cầm  bút,  đốt  hương,  tới  trước  tượng  hai  vị  Bồ  Tát,  làm  bài  kệ 

như vầy 

Quan Âm trợ viễn thiếp. 

Thế Chí phụ diêu nghinh. 

Bửu bình quang thượng hiển. 

Hóa Phật đảnh tiền minh. 

Cụ du thập phương sát. 

Trì hoa hầu cửu sinh. 

Nguyện dĩ Từ bi thủ. 

Đề tượng cộng Tây hành. 

Nghĩa là 

 Đức Quan Âm xa nương dìu dắt.  

 Đức Thế Chí tới rước đem về.  

 Bửu bình trên mão bày tỏ rõ.  

 Hóa Phật trước đầu hiện quang minh.  

 Đồng đạo mười phương cùng các cõi.  

 Cầm hoa chờ chực sinh chín phẩm.  

 Nguyện cánh (tay) từ bi ngài nhiếp thọ.  

 Dắt dìu về đến cảnh Tây hành (Tây phương).  

Viết  kệ  xong,  liền  bảo  các  đệ  tử  xúm  lại  trợ  niệm   (niệm  Phật).  Mỗi 

người đều cất tiếng niệm Nam mô A Di Đà Phật, Duy Ngạn mở mắt ngó về 

hướng Tây, rồi cúi đầu ríu ríu đi. 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TRƯỜNG AN - NI CÔ PHÁP DANH TỊNH CHƠN 

Cô Tịnh Chơn, ở đất Trường An, nơi chùa Tích Thiện, mặc áo bá nạp, đi 

hành khất  (khất thực), cả đời tánh cách không sân, tụng kinh Kim Cang mười 

muôn bộ, chuyên tinh niệm Phật. 

Trong niên hiệu Hiển Khánh năm thứ 5, nhiễm bệnh bảo các đệ tử rằng Ta 

nội trong tháng năm này, mà mười phen thấy Phật A Di Đà, hai phen thấy thế 

giới Cực Lạc, trên hoa sen báu, Đồng tử giỡn chơi. Ta chắc đặng vãng sinh về 

thượng phẩm. Nói rồi ngồi kiết già mà thác hóa hào quang chiếu sáng cả chùa. 

 (Nếu tu mãn báo thân này, được vãng sinh về Tây phương, từ trong hoa 

 sen sinh, hóa làm thân như Đồng Tử (đứa nhỏ), người tu Tịnh độ thuần thục, 

 thấy Đồng tử chơi giỡn nơi ao thất bảo, thời ngươi đó được biết mình chắc 

 sinh về Tịnh độ).  

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG PHÒNG CHỮ 

Ông Phòng Chữ chết giấc, hồn xuống dưới Âm phủ ra mắt vua Diêm La. 

Vua nói Cứ tra trong sổ bộ thời thấy nhà ngươi đã có lần khuyên một ông 

già niệm Phật, mà ông ấy đã sinh Tịnh độ, nhờ phước ấy, ngươi cũng được sinh 

về Tịnh độ, cho nên ta mời người đến đây cho thấy nhau. 

Phòng Chữ đáp Ngày trước tôi có nguyện tụng Kinh Kim Cang một muôn 

bộ và qua non Ngũ Đài, làm lễ đức Văn Thù Bồ Tát nên chưa muốn vãng sinh. 

Vua  nói  Tụng  kinh  làm  lễ  vẫn  là  việc  tốt,  song  mà  sao  cho  bằng  sớm 

sinh về Tịnh độ. 

Vua biết chí hướng của ông không thể ngăn, bèn thả về. 

Do  đây,  thời  biết  khuyên  người  tu  niệm,  chẳng  những  được  vãng  sinh, 

mà lại cảm động đến chốn u minh nữa vậy. 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TRƯỜNG AN - ÔNG LÝ TRI DIÊU 

Ông Tri Diêu giỏi thông kinh Tịnh độ. Lập năm hội niệm Phật, ông làm vị 

sư phạm trong đại chúng. 

Sau  nhân  có  bệnh  thoạt  nói  Ta  nay  niệm  Đức  Phật  Hòa  Thượng  để  đi  về 

vậy. Nói rồi, rửa mặt súc miệng, bưng lư hương ra trước nhà đảnh lễ Phật. Bỗng 

nghe giữa thanh không có tiếng nói bài kệ như vầy 

Báo nhữ Lý Tri Diêu, 

Công thành quả tự chiêu. 

Dẫn quân sinh Tịnh độ. 

Tương nhĩ thướng kim kiều  (Kim Đài) 

Nghĩa là   

 Tin ngươi Lý Tri Diêu 

 Công thành quả tự chiêu (đặng).  

 Dắt ngươi về Tịnh độ.  

 Đem ngươi lên cầu vàng (Đài vàng).  

Ông Tri Diêu nghe rồi, lui lại giường ngồi mà qua đời. Chúng nhân nghe 

mùi  hương  lạ, từ  góc trời phía  Tây bay lại rồi bay đi   (hết nghe thơm gọi là 

 bay đi). 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG PHỐ THƯƠNG ĐẢNG - CÔ DAO BÀ 

Cô Dao Bà, nhờ bà Phạm Hạnh khuyên tu niệm danh hiệu Phật A Di Đà. 

Khi  lâm  chung  thấy  Phật  và  Bồ  Tát đến  rước.  Dao  Bà  bạch  Phật  rằng  Con 

chưa kịp đến tạ biệt bà Phạm Hạnh vì bà có ơn dạy con niệm Phật, xin Phật 

nán  đợi  dùm  con  một  chút.  Phật  đứng  giữa  hư  không,  chờ  bà  Phạm  Hạnh 

đến, cô Dao Bà lễ tạ ơn rồi, đứng mà thác hóa  (chết). 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TỊNH CHÂU - VỢ ÔNG ÔN TỊNH VĂN 

Vợ  ông  Tịnh  Văn  đau  lâu  tại  giường,  Tịnh  Văn  khuyên  vợ  niệm  danh 

hiệu Phật A Di Đà, tin theo niệm  hai  năm  không dứt, liền thấy cõi Tịnh độ, 

bèn nói với ông Tịnh Văn rằng Tôi thấy Phật rồi, tháng sau tôi chắc đi về. Lại 

đem đồ ăn dâng cho cha  mẹ, và từ tạ cha mẹ rằng Con  nay theo Phật đi  về. 

Xin cha mẹ và chồng ở lại ráng tu niệm, chừng về Tây phương thấy nhau. Nói 

rồi qua đời  (nhắc lại 3 ngày trước thấy hoa sen, lớn bằng vừng mặt nguyệt). 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG TRƯƠNG CHUNG QUỲ 

Ông Chung Quỳ, làm nghề sát kê mắc nghiệp báo. Bỗng thấy một người 

mặc áo đỏ, đuổi bầy gà đến nói mổ mổ, bầy gà xúm lại mổ. Mổ bốn phía rồi 

lại  mổ  lên  trên  hai  con  mắt  đổ  máu,  chịu  khổ  đau  nhức.  Có  ông  thầy  vì 

trương tượng Phật đốt  hương  niệm danh  hiệu Phật  A Di Đà và bảo ông kia 

niệm, Chung Quỳ nhất tâm niệm. Thoạt vậy nghe mùi hương thơm bát ngát 

đầy nhà, vui vẻ mà qua đời. 

---o0o--- 

 ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG TRƯƠNG THIỆN HÒA 

Ông Thiện Hòa làm nghề sát trâu, mắc nghiệp báo, khi lâm chung thấy bầy 

trâu  nói  tiếng  như  người  rằng Người sát  ta, nay ta báo oán.  Thiện  Hòa cả sợ, 

nói với vợ rằng Mau thỉnh thấy đến cứu ta! Ông Tăng đến giảng Trong Thập 

Lục Quán  Kinh có  nói  Bằng  người  khi  lâm chung tướng địa  ngục có  hiện  ra, 

thời chí tâm niệm 10 tiếng danh hiệu Phật như vầy Nam mô A Di Đà Phật, thời 

liền đặng vãng sinh về Tịnh độ. 

Thiện  Hòa  nói  Chắc  vào  địa  ngục  quá!  Rồi  không  kịp  bưng  lư  hương, 

tay trái cầm  lửa, tay  phải  nắm  nắm  nhang,  xoay  mặt  về  hướng Tây chuyên 

thiết niệm Phật. Chưa đầy 10 tiếng, Thiện Hòa nói Ta thấy Phật A Di Đà từ 

Tây phương đến, cho ta một cái tòa báu. Nói rồi lâm chung. 

---o0o--- 

 ĐỜI TÙY ĐẤT THẠCH TẤN QUẬN PHỤNG TƯỜNG ÔNG CHÍ 

 THÔNG 

Ông  Chí  Thông,  thấy  ngài  Trí  Giả  Đại  Sư  làm  nghi  thức  Tịnh  độ  lưu 

truyền, không xiết vui mừng, không nhổ hướng Tây, không ngồi xoay lưng 

về hướng Tây, chuyên tâm tu tấn. 

Sau  thấy  chim  Bạch  hạc,  Khổng  tước  bay  lớp  lang,  từ  hướng  Tây  đến. 

Lại thấy hoa sen, tướng hào quang, nở, búp ở trước mặt. 

Ông Chí Thông nói Bạch hạc, Khổng tước là chim ở cảnh Tịnh độ, còn 

tướng hào quang hoa sen là chỗ ta gá sinh về vậy. Tịnh độ đã hiện rồi. 

Ông liền đứng dậy lễ Phật, ngó Phật mà qua đời. Lúc phần hóa  (thiêu), 

có năm sắc mây lành, đanh phủ trên lửa. 

---o0o--- 

 ẤP QUỐC SƠ, CHÙA VĨNH MINH - NGÀI THỌ THIỀN SƯ 

Ngài Thiền sư tên Diên Thọ, vốn người đất Đơn Dương. Sau qua đất Dư 

Hàng.  Hồi  nhỏ tụng  Kinh Pháp  Hoa.  Lúc  ra  làm quan  Huyện,  hằng  lấy  bớt 

tiền  quan.  Tra  ra  thì  ông  lấy  số  tiền  ấy,  để  mãi  vật  phóng  sinh.  Triều  đình 

nghị  tội  đáng  chết,  dẫn  đến  Thị  Tào   (chỗ  xử  trảm).  Tiền  Vương   (Vua,  chủ 

 tiền),  sai  người nom theo dò  xét,  nếu nhan sắc biến  liền trảm   (chém).  Bằng 

không biến đổi về tâu lại. 

Quả  nhiên,  tới  giờ  gần  xử  trảm  nhan sắc không đổi,  mà  lại càng  vui  tươi 

nói “Chết  một mạng, mà cứu được nhiều mạng, dù chết cũng sung sướng nơi 

lòng”. 

Quân  hồi trào báo tin. Vua bèn tha được sống  và cho đi xuất  gia  làm ông 

Tăng.  Trong  khi  ngài  đang  tham  thiền  quán  tưởng,  thấy  đức  Quan  Âm  dùng 

nước cam lồ rưới miệng ông, ông đặng biện tài của đức Quan Thế Âm, thuyết 

pháp vô  ngại. Khi  xuống bút  là thành sách. Ông  viết bộ sách nhan đề  là “Vạn 

Thiện Đồng Quy tập” và bộ “Tông Kính Lục” v.v… cộng vài trăm quyển. Ngài 

làm trụ trì nơi chùa Vĩnh Minh, non Tuyết Đậu. 

Mỗi ngày tụng 108 việc (10 phương Phật, 3 đời Phật, 7 Đức Như Lai, và 

88 Phật, cộng 108 việc), tinh tấn tu Tây phương. Lâm chung, ngồi qua đời, 

khi phần hóa xong, dựng một bửu tháp. 

Bấy  giờ  có  ông  Tăng,  mỗi  ngày  tới  đi  nhiễu  và  lễ  bái  cái  tháp  ngài. 

Người đời thấy  lấy  làm  lạ  hỏi, ông Tăng đáp Tôi  là ông sư quận Phủ Châu 

vậy. Nhân đau nặng, hồn đến Âm phủ, đền Diêm Vương, vua nói Mạng nhà 

người  chưa  tới  tha  về.  Thấy  bên  cạnh  đền  có  cái  bức  tượng  hình  một  ông 

Tăng  khôi  ngô  nghiêm  nghị.  Vua  Diêm  La  bảo  tôi  đến  lễ  bái  cúng  dường. 

Tôi hỏi Tượng này là ai ? Tên quân lại đáp Ngài Thọ Thiền sư ở chùa Vĩnh 

Minh, Hàng Châu vậy. 

Phàm  ai  chết,  cũng  đều  đến  chỗ  này,  chỉ  có  một  ông  Tăng  này,  không 

đến  chỗ  này,  mà  là  đã  sinh  về  bậc  thượng  phẩm  thượng  sinh,  bên  thế  giới 

Tây phương Cực Lạc kia rồi. Nên vua tôi vẽ tượng này thờ nơi đây để cúng 

dường kính trọng. 

Tôi  nghe thế  nên tôi phát tâm đến đây  nhiễu tháp  và  lễ bái. Do đây  mà 

thấy người tinh tấn niệm Phật đặng Âm phủ vua Diêm Vương chẳng những 

hoan hỷ và lại còn kính trọng bội phần. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG ĐẤT MINH CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN KHẢ CỬU 

Ông Khả Cửu thường tụng Kinh Pháp Hoa cho nên người đời kêu ông là 

ông Cửu Pháp Hoa cả bình sinh tu nghiệp Tịnh độ. 

Triều  vua  Nguyên  Hựu  năm  thứ  8,  tuổi  81  ông  ngồi  mà  tịch.  Ba  ngày 

sống trở lại thuật việc Tịnh độ như trong Kinh Thập Lục Quán nói Thấy đài 

Liên Hoa đều nêu người nào sinh về có tên và họ hẳn hòi 

Một cái Tử Kim đài, nêu rằng Triều Đại Tống phủ Thành Đô, chùa Quảng 

Giáo, ông Cửu Pháp Hoa đã sinh trong đó. 

Lại một cái Kim đài, nêu rằng Đất Minh Châu ông Tôn Thập Nhị Loan, 

được sinh trong đó. 

Lại một cái Kim đài nêu rằng Ông Cửu Pháp Hoa Đài  (đài này để dành 

 cho ông Cửu Pháp Hoa). 

Lại một cái Ngân đài, nêu rằng Đất Minh Châu Bà Từ Đạo Cô Đài  (Đài 

 này để cho bà Từ Đạo sinh về ngồi). 

Ông  Cửu  Pháp  Hoa,  thuật  câu  chuyện  của  ông  đã  thấy,  xong  lại  chết 

luôn. Cách 5 năm, bà Từ Đạo chết, mùi hương lạ đầy nhà. Lại cách 12 năm, 

ông Tôn Thập Nhị Loan qua đời, nhạc trời réo rắt từ phía Tây xích lại, giây 

lâu mới hết. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG, NON CẤU KÊ,ÔNG KIM THÁI CÔNG 

Ông Thái Công, tên Thích làm nghề võng ngư  (chài lưới). Một bữa đổi 

nghề  làm   (làm  nghề  khác),  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà  mỗi  ngày  một  vạn 

tiếng, trai tố  (chay lạt)  tu hành, không hề tạm bỏ. Sau không tật bệnh, chỉ nói 

Ta thấy Phật A Di Đà cùng Quan Âm, Thế Chí, ở trước cửa, ta nay về Tịnh độ 

vậy. 

Qua ngày sau lại nói Ta đã thấy hoa sen vàng đến rước ta vậy. Ông cầm lư 

hương ngồi yên bắt ấn mà qua đời. Hương thôn xa gần ai cũng nghe âm nhạc, 

mùi  hương  bát  ngát, phưởng  phất  cả  ngày  không  phai.  Khi  ấy,  nhằm  thời  kỳ 

vua Chánh Hòa năm thứ 6. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG, ĐẤT ĐÀM CHÂU - ÔNG HUỲNH ĐẢ THIẾT 

Ông Huỳnh Đả Thiết, vốn người trong quân lính làm nghề đập sắt, mỗi 

khi đập sắt, niệm A Di Đà Phật không ngớt tiếng. 

Một hôm không bệnh, ông mượn người bạn bên xóm viết dùm bài kệ để 

ông in ấn tống, đặng khuyên nhiềâu người niệm Phật. Bài kệ như vầy 

Đinh đinh đang đang. 

Cửu luyện thành cang. 

Thái bình tương cận. 

Ngã vãng Tây phang. 

Dịch nghĩa 

 Cổn cổn cản cản.  

 Luyện lâu thành cứng.  

 Thái bình gần đây.  

 Ta về Tây phang 

Đọc bài kệ rồi, vui vẻ ngồi qua đời như ngủ. Bài kệ này truyền bá đất Hồ 

Nam rất rộng, người niệm Phật rất nhiều. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG, PHỦ LÂM AN,LÀNG HÒA NHÂN, ÔNG NGÔ HUỲNH 

Ông  Ngô  Huỳnh,  trước  làm  ông  Tăng,  sau  hườn  tục,  trước  sau  hai  đời 

vợ, sinh đặng hai đứa con, nghề rượu thịt, không nghề mô không làm, thậm 

chí làm bồi bếp cho người nữa. 

Mỗi khi cắt cổ gà, sát vịt, các vật mạng tay cầm đưa lên nói A Di Đà Phật, 

mau  thác  kiếp   (thân)   này  đi,  rồi  giết,  niệm  Phật  vài  tiếng.  Mỗi  khi  xắt  thịt, 

một mặt xắt thịt, một mặt niệm A Di Đà Phật, thường niệm Phật không thôi. 

Dạy người trong thôn, niệm kinh, làm phép sám hối, và khuyên người niệm 

A Di Đà Phật. 

Sau trên con mắt sinh bướu  (mọc mụt)  như trứng gà rất sợ hãi. Tạo một 

am cỏ  (thảo am)  chia giao của cải cho vợ con, rồi ông ngày đêm niệm Phật 

sám  hối. Qua đời  vua Thiện  Hưng  năm thứ 23,  mùa Thu ông dặn  người bà 

con trong làng rằng Ngày mai giờ Tuất, tôi  (Huỳnh) đi về Tây vậy. 

Người tưởng  nói chơi cười. Huỳnh đem chén bát,  nồi, trách, cho  người 

ta hết. Qua buổi chiều ngày sau ngỏ  (nói)  cho các đạo hữu tên Hạnh Bà rằng 

Giờ đây  (Huỳnh) đi sắp gần đến, hãy cao tiếng niệm Phật  (trợ niệm)  giúp tôi, 

lấy áo vải đổi rượu uống liền viết bài tụng như vầy 

Tợ tửu giai không, vấn thâm thiền Tông, 

Kim nhật trân trọng, minh nhật thanh phong. 

Dịch nghĩa 

 Tuồng, rượu vốn không, hỏi chi thiền tông.  

 Ngày nay trân trọng, ngày mai thanh phong.  

Đại ý bài tụng này. Câu Tuồng, rượu vốn không là nói muôn pháp rảnh 

rang  không  dính  mắc,  còn  có  tu  chi  nữa  mà  phải  nhọc  hỏi  tới  Thiền  tông 

 (pháp tu  tham thiền). 

Câu Ngày nay trân trọng, là nói cái nhân niệm Phật chí thành. 

Câu Ngày mai thanh phong  (gió mát)  là nói kết quả của sự niệm Phật, là 

được giải thoát hay được vãng sinh về Tịnh độ. 

Ông  viết bài tụng  xong, ngồi  vững chắp tay niệm  Phật. Kêu  nói  một tiếng 

Phật đến rồi liền tắt hơi. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG BÀ KINH VƯƠNG PHU NHÂN 

Trong  niên  hiệu  triều  vua  Nguyên  Hựu,  bà  Kinh  Vương  phu  nhân,  cùng 

với kẻ tỳ thiếp  (tôi tớ)  ba, tinh tu niệm Phật, trong đó có một người thiếp giải 

đãi, bà phu nhân thét và đuổi. Thiếp kia hối ngộ tinh tấn, lâu rồi nói với các 

người thiếp khác mà rằng Tôi đêm nay sẽ sinh về Tây phương. 

Quả thật đêm đó, mùi hương thơm lạ đầy nhà, thiếp ấy không bệnh mà 

qua  đời.  Sáng  ngày  mấy  người  thiếp   (tớ)  đồng  sự   (đồng  một  việc  giúp  đỡ 

 chủ nhà)  tới tin cho bà phu nhân hay rằng. Đêm hôm qua tôi chiêm bao thấy 

thiếp đã chết kia, về dặn gửi lời giã từ bà như vầy Tôi nhờ ơn bà phu nhân 

dạy quở, tôi tu Tây phương  (niệm Phật), nay đã đặng vãng sinh, cảm đức bà 

vô lượng. 

Bà phu nhân đáp là không tin và nói Phải nó mà cho tao cũng chiêm bao, 

thời tao mới đáng tin. 

Quả thật đêm đó, khuya  lại bà phu  nhân chiêm bao, thấy  vong thiếp  về 

tự trần cảm tạ lời y như trước  (nhờ bà dạy quở tôi tu Tây phương v.v…) 

Phu  nhân  hỏi  Giả  sử  ta  đi  về  Tây  phương  có  đặng  chăng  ?  Thiếp  đáp 

Đặng, nhưng bà đi theo tôi, phu nhân theo đó, thấy hồ ao rộng lớn, hoa sen 

hồng, hoa sen trắng lăng xăng, lớn có nhỏ có, hoặc có bông thì héo, có bông 

khô, đủ thứ không đồng. 

Phu nhân hỏi Như vậy đó là vì sao ? 

Thiếp  trả  lời  Đây  đều  là  trong  thế  gian,  mà  chính  là  người  phát  tâm  tu 

Tây phương vậy. Vừa phát một niệm thời sen trong ao mọc lên một đóa hoa. 

Bằng  tâm  nguyện  tinh  tấn,  thời  hoa  sen  mỗi  ngày  nở  tốt,  cho  đến  lớn  như 

bánh xe. Bằng tâm nguyện thối lui, thời hoa sen mỗi ngày mỗi khô héo, cho 

đến phút cùng là hư rụng. 

Kế thấy một người ngồi trên hoa sen, chéo áo phất phơ lui tới, mũ ngọc 

anh lạc trang nghiêm thân mình. Phu nhân hỏi Đây là người nào ? Thiếp đáp 

Ông Dương  Kiệt  vậy.  Lại thấy  một  người ngồi  trên đài  hoa. Thiếp chỉ Còn 

đây là chú Mã Vu vậy. 

Phu nhân hỏi Còn ta sinh về chỗ nào ? Người thiếp dẫn đi cỡ vài dặm xa 

xa trông thấy một đài vàng xẹt hào quang chiếu diệu. Thiếp nói Đây là chính 

chỗ của phu nhân hóa sinh bậc thượng phẩm thượng sinh vậy. Phu nhân bây 

giờ thức giấc, hỏi thăm ông Dương Kiệt và Mã Vu, thì Kiệt đã chết rồi còn 

Vu thì còn mạnh giỏi. 

Thế cho nên biết rằng Người tu tinh tấn không lui sụt ấy, thân tuy ở cõi 

Ta Bà, mà thần thức đã gá sinh bên cõi Tịnh độ vậy. 

Sau bà phu  nhân đến  ngày sinh  nhật   (gọi là ngày đáo tuế).  Bà bưng  lư 

hương,  đốt  nhang  đứng  trước  tượng  đức  Quan  Thế  Âm  cúng  dường  cầu 

nguyện. 

Các  con  và  cháu,  sắm  lễ  dâng   (chúc  thọ)   nhưng  mà  thấy  bà  đứng  trước 

tượng đức Quan Thế  Âm  Bồ Tát một cách thẳng thốn  và  nghiêm trang, coi 

lại thì hồn đã đi đâu chỉ có cái xác còn lại. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG BÀ QUAN ÂM HUYỆN QUÂN 

Bà Huyện Quân, tên Ngô thị, chồng bà là ông  Lữ  Hoằng, quan chức Viên 

ngoại Loan cũng tỏ ngộ Phật lý. Hai ông bà  (chồng và vợ) đều là người trai giới 

lo tu. Bà Ngô thị có hai đứa thị nữ  (gái hầu)  cũng không ăn đồ huân huyết  (cá 

 thịt)  gắn bó lo làm Phật sự. 

Hôm  nọ  một  đứa  thị  nữ,  ham  mộ  việc  Thiền  lý   (tu  thiền).  Báo  thân  đã 

mãn, trả xác tứ đại lại cho cõi hồng trần, ôm một linh tánh vui tươi, vừa nói, 

vừa cười, xuất thần ra khỏi thể, như ve kia lột vỏ vậy. Còn một đứa thứ hai, 

thời giữ giới cần khổ hoặc có khi trọn tháng không ăn, một ngày uống nước 

một  lần.  Bà  Ngô  thị,  tụng  chú  Quán  Thế  Âm  uống  một  chén  nước  mát  mà 

thôi. Bỗng thấy sen vàng đỡ chân ba bông. Lại vài ngày thấy một cái đầu gối 

 (Phật). Lại vài ngày thứ hai, thấy cái  mình  (Phật).  Lại  vài  ngày  thứ ba, thấy 

cái  mặt  và con  mắt   (Phật và  Bồ Tát). Ba  bông sen  vàng  xét  lại thì  là chính 

giữa Đức A Di Đà, con hai bên thời Quan Âm, Thế Chí hai vị Bồ Tát vậy. 

Lại thấy cả đường điện quốc giới  (đền đài cõi nước)  rõ ràng như thấy chỉ 

trong bàn tay trong khi xòe tỏa, hiển nhiên là một cõi Tịnh độ. 

Bà  hỏi  gã  thị  nữ  tường  tận.  Thị  nữ  đáp  cõi  Tây  phương  kia  đều  là  cõi 

thanh  tịnh  chỉ  toàn  người  nam,  đi  kinh  hành,  vui  chơi  không  có  nữ  nhân 

vậy. 

Bà  Ngô  thị  lại  hỏi  Cõi  kia  Đức  Phật  thuyết  làm  sao  ?  Thị  nữ thưa  Tôi 

mới  được  Thiên  nhãn   (chỉ  thấy  được)   chớ  chưa  được  Thiên  nhĩ  vậy  chưa 

nghe được. Cho nên tôi chỉ thấy người hỏi Phật đáp và Phật chỉ thời tôi thấy 

có Phật chỉ vậy thôi. Chớ Phật Ngài thuyết pháp làm sao thời tôi không nghe 

được. 

Bà  Ngô  thị  hỏi  Tại  sao  Thiên  nhãn  là  con  mắt  thấy,  Thiên  nhĩ  là  lỗ  tai 

nghe, mà nhà ngươi nói chỉ thấy được, mà không nghe được ? 

Đáp Chưa chứng được pháp Thiên nhĩ vì như người tuy có lỗ tai mà bị 

điếc  cho  nên  dù  có  lỗ  tai  mà  không  thể  nghe  được.  Còn  chứng  được  pháp 

Thiên  nhãn rồi cũng  như kẻ con  mắt  hết bệnh  lành sáng  lại, thì  lẽ dĩ  nhiên, 

ngó thấy đều được sáng suốt. 

Thị nữ là tôi, thấy như vậy, cả ba năm nay, chưa từng có một nháy mắt 

nào,  mà  không  từng  thấy  trước  mặt.  Kế  bỗng  nhiên  cảm  bệnh  tự  nói  Tôi 

vãng sinh. Nói vừa rồi là vừa nghỉ thở. 

Bà Ngô thị, Xuân  mãn Thu qua,  một  lòng thờ kính đức Quán Thế  Âm, 

đem  hết  tâm  hồn,  gởi  đường  sinh  tử,  tưởng  có  linh  nghiệm.  Mỗi  khi  trong 

tịnh thất bà rinh vò, lu, và bình, sắp để vài chục cái trong thất, múc nước rót 

vô đầy mấy cái, rồi tay cầm cành dương tụng chú Đại bi thấy đức Quan Âm 

phóng quang trong mấy cái đựng nước. Nước ấy dùng cho mấy người bệnh 

uống liền được lành  mạnh. Do vì tụng chú nước ấy lâu ngày và nước ấy dù 

để  mấy  năm  cũng  không  hư   (hôi),  gặp  tiết  Đại  hàn   (trời  lạnh)   cũng  chẳng 

đông đặc. 

Nên người đời tặng hiệu bà là Quan Âm Huyện Quân. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG BÀ PHÙNG THỊ PHU NHÂN 

 (Người đàn bà, chồng làm quan theo tục xưa gọi bà phu nhân) 

Phu nhân, tên Pháp Tín, tặng hiệu Thiếu Sư, con gái ông Hứa Tuân, gả cho 

quan Tuyên Sứ là ông Trần Tư Cung. Hồi nhỏ hay bệnh, kịp gả bệnh lại càng 

hung, Lương y nói Chứng bệnh ngoài khoa dược  (nghĩa là không có thuốc trị 

 lành được). Một  hôm phu  nhân đến chùa, ra  mắt ngài  Từ  Thọ  Thâm  thiền sư 

hỏi  thăm  phương  dũ  tật   (lành  bệnh).  Ngài  Thâm  Sư  dạy  trì  trai  niệm  Phật, 

phu nhân dẹp hết đồ huân huyết, và dùng đồ trang sức với bao nhiêu y phục 

quý giá, trải nơi tháp  (điện Phật) để cúng dường Phật. 

Chuyên  niệm  pháp  môn  Tây  phương,  đi  cũng  Tây  phương,  ngồi  cũng 

Tây  phương,  lúc  ăn,  lúc  nghỉ  cũng  Tây  phương,  nói,  nín,  động,  tịnh,  cũng 

Tây  phương,  châm  nước,  hiến  hoa  cũng  Tây  phương,  tụng  kinh  đi  đường 

cũng Tây phương, trong một phút nghỉ, cái lành mảy may, cũng hồi hướng, 

làm cầu bến để đi về Tây phương, cả trong 10 năm trường, không chút biếng 

trễ. Tâm  an thể kiện, thần khí chẩm  hẩm,  người ai đều  tôn  trọng,  thời  gian 

thăm thẳm. Một hôm thoạt viết bài kệ như vầy 

Tùy duyên nhậm nghiệp hứa đa niên. 

Uổng tác lão, ngưu, vi canh điền. 

Đã diệp thân tâm tao qui khứ. 

Miễn giao tỷ khổng thọ nhân xiêng. 

Nghĩa là    

 Theo duyên mắc nghiệp bấy nhiêu năm.  

 Luống làm trâu lão bắt cày ruộng.  

 Tóm dẹp thân tâm sớm đi về.  

 Cho khỏi lỗ mũi chịu người xỏ.  

Bà con trong họ lấy làm lạ không hiểu nói cái chi. Phu nhân đáp Ta làm 

kệ về Tây phương, chớ có cái chi đâu  mà  lạ.  Kế có bệnh  nằm,  vừa có chút 

hơi ngặt ngợp, bà liền gượng ngồi dậy nói Thân ta qua Tịnh độ. Diện lễ Phật 

A Di Đà, Quan Âm bên tả ngó, Thế Chí bên hữu xem. Trăm nghìn muôn ức 

thanh tịnh Phật tử, cúi đầu chào ta về cõi nước. Hoặc thấy cung điện, rừng, 

ao, hào quang báu lạ, giống in như trong Kinh Hoa Nghiêm, cùng Kinh Thập 

Lục Quán đã nói. Đêm đó, người trong  gia quyến  nghe  mùi  hương  lạ thơm 

lừng  ngào  ngạt, trong đời  xưa  nay chưa từng  nghe cái thơm  như hương ấy. 

Sáng ngày cũng y như lệ thường thị tỳ, đồng nữ đến phụng sự hạ hầu. Thì! 

Chỉ  thấy  bà  để  lại  một  tòa  nhà  vàng  ngọc   (thân tứ  đại)   mà  thức  thần  đã  đi 

đâu vắng. Làm lễ trà tỳ  (thiêu)  cả 3 ngày mà thây hình như khi còn sống. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

HẾT QUYỂN NĂM 

---o0o--- 

QUYỂN SÁU - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI 

Người tu Tịnh độ,  nên tùy trường  hợp, ra  công  làm  lành, để  giúp sự tu 

hành  mau  tiến  triển,  cho  nên  quyển  này,  tên  là  quyển  KHUYẾN  DỤ.  Nếu 

người  nào  không  biết  chữ,  nhờ  trang  từ  nhân  quân  tử,  phát  tâm  Bồ  Tát,  vì 

kia giải nói. Đây cũng là một sự bố thí rất lớn. 

Nội dung của quyển  này  Trước, sau thứ lớp, từ  gần đến  xa, từ  gấp đến 

hưỡn, bất câu người cao, thấp, đồng khuyến dụ vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN SĨ NHÂN 

SĨ NHÂN Hoặc có người đọc sách chưa bao nhiêu, mà thi đỗ khoa cao, 

có người đọc sách rất nhiều, mà trọn đời thì không đậu. Thế đâu chẳng phải 

đời  trước  trồng  cái  nhân  thiện  ác  chẳng  đồng,  mà  nay  phải  chịu  cái  cảnh 

huống ấy không ? 

Song tuy nhiên người tuổi trẻ đỗ khoa cao, rỡ ràng tôn tộc, công nghiệp 

cậy nhờ trong một thuở, rồi phước báu cũng có khi cùng tận. 

Vậy kính khuyên trang hậu sinh, cần nơi học vấn dốc lòng hiếu thuận, xa 

nghĩ ông Cao, Tằng, ta nhẫn nay, những người còn sống đó, cũng để tâm nơi 

đạo này, lâu ngày chày tháng, dồn chứa công nhiều lâu rồi tự có chỗ khá vui, 

kịp người tuổi cao, nên nghĩ việc dĩ vãng dường như mộng ảo, thí như chúng 

ta người và muôn vật, ở đâu mà đến đây ? 

Chúng  ta  đến  đây  để  làm  gì,  đến  đây  chúng  ta  chết,  rồi  chúng  ta  sẽ  đi 

đâu ? Hay nghĩ bằng cách khác 

Chúng  ta  sống  nguồn  gốc  ở  đâu  ?  Mục  đích  sự  sống  ra  thế  nào  ?  Đến 

đâu là cùng tận của sự sống, và đến cả sự sống nữa, sống đây là gì ? 

Nếu nói sự sống để chống chọi lại sự chết, thì trước phải định nghĩa cái 

chết đã. Mà chết! Chết tức là hết sống. Vậy thế là không phải định nghĩa, thì 

lại  rơi  vào  cái  vòng  quanh  quẩn,  rồi  ngày  lại  ngày  qua,  có  ai  tránh  khỏi  ? 

Đâu khá chẳng để tâm đạo này vậy. 

Không  luận  già,  trẻ,  nếu  ta  đem  giáo  môn  này  dạy  người,  khiến  người 

thay  nhau  khuyến  hóa,  thời  hiện  đời  ta  đặng  phước  báu,  thân  đời  sau  được 

sinh lên bậc Thượng phẩm vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN HỮU QUAN QUÂN TỬ 

Khuyến người quân tử có chức quan. 

Người  quân  tử  có  chức  quan!  Đâu  không  phải  đời  trước  tu  trồng  cội 

phước, nên nay hưởng chức đây! 

Ví như Mùa Xuân xuống giống, mùa Thu thâu gặt. Nếu không tu phước, 

duyên gì được thế! 

Song  phước  đây  có  ngày  hưởng  hết.  Nếu  lại  tu  phước,  làm  các  việc 

phương tiện,  như thương  người,  lợi  vật.  Muốn sức  vị tha được phát ra  một 

cách tự nhiên không miễn cưỡng, muốn sự hy sinh không đau khổ, cần phải 

có tình thương. 

Có  bao  giờ  người  mẹ  hy  sinh  cho  con  mà  nghe  đau  khổ  đâu  ?  Tình 

thương  càng  rộng  lớn  thì  những  cử  chỉ  hào  hiệp  càng  dễ  dàng,  chỉ  có  kẻ 

thiếu  tình  thương  mới  ích  kỷ,  chỉ  có  kẻ  thiếu  tình  thương  mới  dửng  dưng 

được trước nỗi khổ của mọi người. Tình thương càng mãnh liệt, thì sức che 

chở giữa người và mình càng hùng hậu, rồi lấy công đức đây hồi hướng cầu 

sinh  về  Tây  phương,  thời  chóng  khỏi  luân  hồi,  thọ  mạng  và  khoái  lạc  vô 

cùng tận, đâu phải phước báu của thế gian chỗ hay bì kịp ? 

Nếu  người  dốc  lòng  thương  dân  chẳng  nỡ  bỏ  đó.  Lại  nguyện  sinh  Tây 

phương, cho dứt sinh tử rồi, trở lại thế gian này, hiện làm thân Tể tướng, làm 

công lợi lớn lao nào chẳng đặng ? 

Nếu  hay  đem  pháp  môn  niệm  Phật  này  dạy  người,  và  bảo  người  rộng 

khuyến hóa ra nữa, thời người ắt trọng lời nói của  mình, vui lòng làm theo, 

cứ  thi  hành  theo  bài  kệ  đức  Đại  Từ  Bồ  tát,  thời  đời  sống  đây,  cũng  có  thể 

tiêu tai đặng phước, lúc chết thức thần được gá sinh lên đài sen bậc thượng 

phẩm vậy. 

KHUYẾN TẠI CÔNG  MÔN GIẢ 

Người ở tại chốn công môn, phải tự nghĩ rằng Người kia có chức quan, 

ta  phải  hầu  hạ  kia.  Kia  cao  ta  thấp,  kia  khỏe  ta  mệt,  phụng  sự  người  được 

vừa ý, ta khỏi có cái lo hành phạt, hoặc khi lỡ lầm, lại bị trách mắng. Thế là 

đời trước của ta chỗ tu phước chẳng bằng người cho nên ngày nay phải chịu 

nỗi khốn khổ này, rồi tự an ủi nơi lòng rồi phải thấp lòng giữ nết, để bảo thủ 

thân này, mỗi việc không câu lớn nhỏ, tùy cơ phương tiện gánh vác, để cho 

người  ngó  thấy  sinh  tâm  hoan  hỷ,  thời  ta  khỏi  lo  hậu  hoạn,  tích  thiện  mãi 

mãi phước đến cho con cháu. 

Nhưng vị tha chưa đủ, vị tha mới là phần lý trí do sự hiểu biết mối tương 

quan cần thiết giữa quyền lợi, chung cùng và riêng biệt mà ra, nó là sự tính 

toán  phải  lẽ  sáng  suốt.  Nhưng  cái  gì  thuộc  lý  trí  cũng  khô  khan,  và  có  khi 

trái với con tim mình nữa. Vì thế có những sự hy sinh tuy rất đẹp đẽ, nhưng 

cũng rất khổ đau cho người phải hy sinh. 

Nên  biết,  những  người  ở  chốn  công  môn,  con  cháu  họ  được  vinh  hiển, 

đâu chẳng phải Tổ phụ tích đức tu thiện ư. 

Công  lý  rõ  ràng  chẳng  khá  chẳng  tin,  và  thường  niệm  Phật  A  Di  Đà, 

nguyện  sinh  Cực  Lạc  thế  giới,  lại  đem  pháp  niệm  này  dạy  người,  khiến 

người  thay  nhau khuyến  hóa, chẳng  những  hiện  tiền đặng phước. Thân đời 

sau mau sinh lên phẩm thượng bậc trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN Y GIẢ 

Những người làm nghề y khoa  (thầy thuốc), phải tự nghĩ rằng    

Thân  người  tật  bệnh,  cũng  như  ta  có  bệnh,  hễ  đến  rước  thì  tức  đi  liền, 

hoặc người đến xin thuốc, ta liền hốt cho, chớ luận kẻ sang người hèn, chớ 

lựa kẻ giàu người nghèo, chỉ chuyên một lòng cứu mạng để kết duyên người 

và  tích  phước  cho  mình,  thời  trong  chỗ  u  u  minh  minh  cũng  có  thánh  thần 

giúp trợ. 

Nếu  ta  dùng  tâm  bất  nhân,  thừa  khi  người  bệnh  ngặt  dốc  lòng  đòi  của 

đáng một nói mười, thời trong chỗ minh minh sẽ có tai to họa dữ. 

Phương  chi,  bác  ái  chỉ  là  áp  dụng  trong  phạm  vi  người,  từ bi  lan  cùng 

cho đến cỏ cây muôn vật, có một tình yêu thương rộng lớn như thế thì  may 

ra đối với người mới thiết thật bác ái được, nếu không thì cũng tiếp tục giết 

hại lẫn nhau mà thôi. 

Vả lại  mang thân  xác này  là đã chất chứa  đầy dẫy biết bao sự bệnh tật, 

mà sự bệnh tật ấy là nền tảng của tất cả sự khổ của nhân sinh. Bệnh tật càng 

lớn lên chừng nào, nhân loại càng khổ sở điêu đứng chừng ấy. 

Rốt  cuộc  nhân  loại  từ  giàu  đến  nghèo,  từ  thông  minh  đến  ngu  dốt  đều 

gồm thâu trong một chữ khổ, nên Phật Ngài nói thế giới loài người là một bể 

khổ mênh mông. Hiện trạng của thế giới ngày nay đã chứng cứ cho chúng ta 

về chữ khổ vậy. 

Như sự đau đớn bệnh tật không những chỉ tàn hại người già nua, mà nó 

cũng dày xéo luôn những tấm thân tráng kiện nữa, một khi chết là hết. Bao 

nhiêu lâu đài hạnh phúc tạm bợ đã xây dựng trên cuộc đời đều đổ sụp. 

Cuối cùng chỉ mang theo nghiệp lực đã tạo trong kiếp sống để rồi đi đầu 

thai vào một kiếp sống khác cũng chẳng kém phần đau khổ. 

Nhắc làng tôi  (Vương Nhựt Hưu)  có ông Trương Ngạn làm nghề y khoa 

có tiếng. Các ông Tăng, bần sĩ, quân lính, quan viên, và phàm dân nghèo hèn 

đến  ông  hốt thuốc, ông chẳng thọ tiền,  lại còn có khi  lấy tiền  nhà  mua  gạo 

cho nữa. 

Những  người  đến  rước,  dù  là  người  hết  sức  nghèo  ông  cũng  đi.  Người 

giàu  đem  tiền  hốt  thuốc,  không  hỏi  tiền  nhiều  ít,  cứ  lấy  thuốc  cho  nhiều, 

mong sao cho lành mạnh, chưa hề để ý trong kia đem tiền đến hốt thuốc. 

Cũng có khi biết người bệnh ngặt, khó mà cứu sống nhưng cũng vẫn cho 

thuốc  tốt,  để  an  ủi  tâm  người  bệnh,  không  chịu  thọ  tiền.  Ta  Vương  Nhựt 

Hưu ở chung  với  hắn   (thầy thuốc)  rất  lâu, rõ biết  hắn  làm thuốc không  lúc 

nào thấy hở miệng hỏi tiền, thật đáng gọi là Y nhân trung đệ nhất đẳng nhân 

hỷ. Nghĩa là  Trong các người thầy thuốc, hắn là người bậc nhất vậy. 

Một  hôm  tình  cờ  trong  thành  hỏa  tai  nổi  dậy,  trong  khi  ngọn  lửa  bốc 

cháy, đâu đó cháy hết chỉ chỗ ở của ông vẫn còn lại. Lại nữa, có một năm tai 

dịch, trâu chết rất nhiều, thế mà chuồng trâu của ông vẫn còn nguyên không 

mất một con nhỏ. 

Lấy  đây  mà  nghiệm  đâu  chẳng  phải  Thần  minh  giúp  hộ  ấy  ?  Hơn  nữa 

con  ông  đọc  sách   (đi  học)   sau  thi  đậu  khoa  khôi  giáp   (đậu  trạng  nguyên), 

cháu ông có ba người thuần hậu sáng ngỏ. Đó cũng là Đạo Trời ban phước 

cho người thiện, hay là lý công Người thiện thì được phước, thật đúng vậy. 

Giả sử ông ta làm thuốc, cứ bo bo tiền của, tham tâm keo rít, tốn phí còn 

nhiều  hơn  số  ấy  nữa.  Chỗ  lời  cũng  chưa  bù  đặng  chỗ  thiếu,  huống  lại  có 

phần thưởng lớn lao như thế. 

Vậy  thời  những  người  đồng  môn   (đồng  nghề  thuốc)   sao  khá  chẳng  lấy 

đây làm gương ? Nếu thường giữ tấm lòng như ông, rồi niệm Phật cầu sinh về 

Tịnh độ, quyết định sinh lên bậc thượng phẩm. 

Nếu nhân trong người đang bệnh khổ mà dạy họ tu pháp môn này, thời 

họ  dễ  phát  tín  tâm,  và  khuyên  người  phát  lời  đại  nguyện  dùng  rộng  truyền 

pháp  niệm  Phật  để  chuộc  tội  đời  trước,  mong  cầu  lành  mạnh  ắt  toại  sở 

nguyện. Hoặc tuổi trời đã hết, cũng khá nhờ nguyên lực đây  mau sinh Tịnh 

độ.  Cứ  thường  như  vậy  dạy  người,  chẳng  những  thân  sau  hóa  sinh  phẩm 

thượng  mà  hiện  đời  ai  cũng  tôn  thờ  và  kính  trọng,  phước  báu  vô  biên,  kịp 

đến đời con cháu nữa vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN TĂNG 

Tăng  già,  phải  tự  nghĩ  rằng  Ta  là  người  xuất  gia,  liễu  đạt  sinh  tử,  mới 

phải  là  việc  bổn  phận,  chẳng  đặng  như  thế,  bèn  sa  chân  theo  trần  tục,  một 

mai đại hạn tới rồi, biết lấy chi nương cậy. Tuy ngày bình nhật có làm việc 

lành,  cũng  không  khỏi  đi  trong  cảnh  luân  hồi,  lúc  thiện  nghiệp  hết  rồi,  lại 

phải đọa xa, chi bằng sớm tu Tịnh độ,  mau khỏi luân hồi, diện kiến Phật  A 

Di Đà, mới là xong việc của người xuất gia, như ngài Vĩnh Minh Thọ Thiền 

sư,  ngài  Trường  Lô  Trách  Thiền  sư,  ngài  Vạn  Niên  Nhất  Thiền  sư,  đều  tu 

pháp  này.  Lại  đem  pháp  niệm  này  dạy  người,  và  khiến  người  thay  nhau 

khuyến hóa, ta đâu chẳng bắt chước các ngài ư ? 

Vả lại cố gìn giữ tham cầu làm chi những vật vô thường giả hiệp quanh 

ta,  khi  chính  ta  đây  cũng  vô  thường  giả  hiệp.  Cố  nắm  bắt  làm  chi  cái  có 

không ấy, trong lúc chính ta đây cũng không có rồi. Đã suy nghiệm như thế 

nên  bao  giờ  cũng  cố  tâm  diệt  trừ  dục  vọng  cố  tập  tánh  thản  nhiên,  trước 

những sự còn,  mất, có, không. Đây  là  một điều chúng ta cần phải suy  nghĩ 

kỹ. 

Phàm thọ người ta một đồng tiền, hộ ta một bữa ăn, ta đều sẽ vì kia mà 

giảng  nói  pháp  môn  Tịnh  độ  này,  để  đáp  bù  ân  đức  kia.  Dù  kia  không  tin, 

cũng  khiến  cho  họ  biết,  lỗ  tai  quen  lần  lâu  rồi  tự tin  hay  là  tin  liền,  lợi  ích 

biết  mấy,  thường  khuyên  hóa  người  như thế,  hiện  đời  được  người  kính  nể, 

thiện duyên ta càng thêm thuần thục. 

Lại  hay  chuyên  tâm  quán  tưởng,  quyết  chẳng  bao  lâu  thấy  được  chân 

thân  của  Phật,  mãn  tận  báo  thân  này,  sau  chắc  sinh  lên  phẩm  thượng  đồng 

bậc Bồ Tát bất thối chuyển vậy. 

Nên lời cổ ngữ có câu Thử thân bất hướng kim sinh độ. Cảnh hướng hà 

thời  độ  thử  thân.  Nghĩa  là   Thân  đời  này  chẳng  liền  độ  nó  ngay  trong  đời 

 này, lại đợi đến đời nào mới là độ nó ?  Thường để ý niệm đây, chớ nên trễ 

nãi vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN THAM THIỀN GIẢ 

Trang tham thiền đại ngộ, mau thoát sinh tử luân hồi, vốn là bậc thượng, 

song người được như thế trong số trăm người không đặng hai ba. Chi bằng 

tu  Tây phương chóng khỏi  luân  hồi,  mà đường sinh tử tự  như,  muôn  người 

chẳng mất một. 

Hôm  nay  tôi  (Vương  Nhựt  Hưu)  muốn  khuyên  các  Tăng  già,  những 

người bậc thượng căn lợi khí, ngoài giờ tham thiền, mỗi ngày trong giờ phút 

rảnh tu Tây phương. 

Hoặc  tham thiền đại  ngộ,  liền  mau khỏi  luân  hồi, còn cách  Phật  rất  xa, 

chi  bằng  về  Tây  phương  ra  mắt  đức  Phật  A  Di  Đà  thi  lễ  rất  kỉnh,  có  chi 

không đặng ? 

Nếu  người  chưa  đặng  đại  ngộ,  mà  thọ  số  rủi  hết,  cũng  mau  sinh  Tây 

phương thấy Phật nghe pháp, lo gì không được đại ngộ! Vậy, nếu không tu 

Tây  phương,  quyết  không  khỏi  theo  nghiệp  duyên  mà  đi  vậy.  Dù  như  ông 

Thanh  Thảo  Đường,  ông  Giới  Thiền  sư,  và  ông  Chân  Như  Kiết,  đều  trầm 

ngập trong cảnh luân hồi, thật khá đáng thương, mà cũng thiệt đáng sợ (tích 

này trong quyển bảy có nói). 

Vậy lời nói để hình dung mô tả sự thật mà thôi. Muốn thấy sự thật phải 

sống với nó, phải hành sự thật, phải thể nhập với sự thật. Chỉ khi ấy lòng tin 

mới đủ điều kiện của nó và mới mạnh mẽ đúng đắn được. 

Nếu  quý  ngài  không  khinh  pháp  môn  này,  một  lòng  tu  tấn,  và  đem 

truyền dạy người, lại khiến người thay nhau khuyến hóa, người tưởng mình 

là một ông danh Tăng, ắt ưa nghe theo lời nói của mình, thời mình được sự 

lợi  ích  vô  cùng  tận,  lẽ  dĩ  nhiên  ta  được  sinh  lên  phẩm  thượng,  bậc  thượng 

vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN PHÚ GIẢ 

Người  bậc  phú  giả  phải  tự  biết  rằng  Ta  đời  này  được  giàu  có, đều  do  đời 

trước có gieo trồng thiện căn. 

Ví  như lúa  ta ăn trong  năm  này, đều  là thứ giống  mạ ta đã cấy  trồng ở 

năm  ngoái.  Song  áo  cơm  tài  lộc  của  nhân  sinh,  chốn  âm  ti   (cân  nhân  quả) 

đều  có  số  nhất  định.  Chậm  rãi  làm  ăn,  như số  ta  đáng  có  tự  nhiên  nó  đến. 

Song  bổng  lộc  nó  đến,  tuy  là  chậm  chậm  đến,  nhưng  nó  được  lâu  dài.  Ví 

như, nước chảy ít, thì thời lâu hết vậy. 

Bằng chóng gấp tham cầu, thì cũng chỉ chừng số ấy. Nếu ngoài số ấy mà 

đặng  (đặng của hoạnh tài)  thời họa sinh  mà chết như nước đầy quá, lẽ phải 

ngập tràn vậy. 

Cho nên phải tùy phận làm ăn nuôi sống, đừng quá tham tràn, và bớt chút ít 

giúp người, để phòng sự tràn ngập. Được như thế, chẳng những khá dùng hưởng 

phước  đương  đời  được  yên  ổn,  mà  lại  bố  thí,  để  trồng  phước  qua  đời  vị  lai. 

Nhưng  phải  nghĩ  tưởng,  phước  thế  gian  cũng  có  ngày  hết.  Nếu  dùng  tâm  hồi 

hướng Tây phương thời phước không cùng tận. 

Đã bao  nhiêu  lần kết quả của bao  nhiêu kinh  nghiệm  đã trượt khỏi bàn 

tay và khi cái mà người ta tưởng đã nắm được, ấy chính là lúc chúng tiêu tan 

mất. 

Huống chi sự giàu có của thế gian, cũng không đặng mỗi món vừa lòng. 

Duy có để tâm Tây phương, thời tự có chỗ khá an lạc. Lại thay nhau ấn thí 

văn tự Tây phương để rộng khuyên người và khiến thay nhau giáo hóa, thời 

đây tức  gieo  trồng cội phước  vô cùng tận, được  vậy, đương đời có  thể khá 

dùng tiêu tai khỏi nạn, quỷ thần cung kỉnh mà ủng hộ cho. Thân đời sau, ắt 

sinh lên phẩm thượng bậc thượng vậy. 

---o0o--- 

 KHUYÊN THAM LẪN GIẢ 

Người đặng của ba ngàn, mà chưa lấy làm nhiều là tham vậy. Mới chi phí 

vài ngàn mà cho là nhiều, ấy là tiếc vậy. Cái tội tham tiếc, ai cũng có, nhưng ít 

người tự biết. Nếu người nào bỏ được tánh cách đây, mới kêu là ông Hiền giả. 

Nào,  chúng  ta  thử  xét  trước  kia  lòng  ta  tham  lam,  giận  dữ,  kiêu  mạn, 

nghi  ngờ  nó  ép  bức,  khuấy  rối,  sai  khiến,  thúc  giục,  làm  cõi  lòng  chúng  ta 

phải làm tôi để chịu kiếp kiếp đọa đày, phong ba bão tố táp làm tan nát lòng 

người, giọt lệ máu đào nhuộm đầy cả vũ trụ. 

Nay ta trông thấy cảnh đau  thương của cả nhân  loại,  nó sát cánh  với ta 

quá  đi,  ta  giựt  mình  tỉnh  giấc  mộng  lớn,  thì  lòng  ta  có  vui  chi,  thiết  chi 

những cái sương mai bọt nước. 

Những  nỗi  đau  khổ  của  kiếp  người,  nếu  không  phải  là  của  tất  cả,  thì  một 

phần lớn đều do sự mê mờ. Nếu kịp nghĩ thế thì thiện nghiệp Không lành nào mà 

chẳng làm. Ác nghiệp Không cái dữ nào mà chẳng răn dứt. Vì sao ? Bởi không 

tiếc của là thiện nhân, bằng có tham của thì là ác nhân vậy. Nếu như vậy mà tu 

Tịnh độ quyết chẳng sinh ở phẩm hạ vậy. Lại hay đem pháp này dạy người và 

khiến người lần hồi truyền rộng ra, thời người thấy mình không có tâm tham tiếc 

thế  tất  họ  phải  tôn  kính, và  ưa  nghe  theo  lời  thiện  ngôn  của  mình  đó  là  pháp! 

Nhất đăng truyền vạn đăng  (một ngọn đèn mồi ra trăm vạn ngọn). 

Thời vãng sinh bậc thượng phẩm ta còn nghi chi nữa ? Phước báu đương 

đời cũng khá mau thấy được vậy, nên nói Phước báu giả bất khả dĩ ngôn tận, 

hành  giả đương tự tri chi. Nghĩa  là   Phước báu ấy, chẳng khá dùng nói cho 

 hết, người tu phải tự biết đó. 

---o0o--- 

 KHUYẾN HIẾU TƯ 

Ngài  Trường  Lô  Trách  Thiền  sư,  làm  bài  văn  Khuyến  Hiếu,  một  trăm 

hai  mươi  bài  Một  trăm  bài  trước,  nói  về  sự  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  món  ngon 

ngọt là cái hiếu của thế gian. Hai mươi bài sau là nói về cái hiếu khuyên cha 

mẹ tu Pháp môn Tịnh độ, là cái hiếu của người xuất thế gian. 

Luận  rằng Cái  hiếu  thế  gian, chỉ có  một  đời  trong khi cha  mẹ còn sinh 

tiền mà thôi, cũng là cái hiếu rất nhỏ vậy. 

Còn cái hiếu xuất thế gian, là cái hiếu vô cùng tận. Vì sao ? Nếu cha mẹ 

được sinh về Tịnh độ, hưởng sự phước thọ như hà sa số kiếp, thì có cái chi 

hơn cái hiếu này vậy. 

Có người báo ân cha mẹ bằng cách an hưởng thú vui vật chất, có người 

làm cho cha mẹ vui hưởng về tinh thần, hoặc hưởng cái vui chốc lát, vui lâu 

dài,  vui đậm đà đầm  ấm,  và vui siêu thoát v.v…  Ấy, đàng  nào cũng  gọi  là 

hiếu, đàng nào cũng tìm cách đem lại sự an vui cho cha mẹ. 

Nhưng  xét  cho  thấu  đáo,  thì  chỉ  có  cái  vui  siêu  thoát  mới  đem  lại  cho 

cha mẹ sự an vui đời đời, mới thật hoàn toàn đạt được sự báo hiếu mà thôi. 

Cha mẹ còn, mà không đem pháp môn này khuyên gắng ngày kia luống 

uổng dầu làm việc hậu lễ, cũng nào có ích chi! 

Nếu  đem  pháp  này  dạy  người,  bảo  người  thay  nhau  khuyến  hóa,  lấy 

công đức đây giúp cha mẹ được phước thọ thêm thiện báo cho cha mẹ nữa. 

Phật  không  ngăn  nguyện  chúng  sinh,  ý  đây  ắt  khá  toại  vậy.  Trong  văn 

Thượng  phẩm  Thượng  sinh  nói  Người  mà  được  lên  bậc  thượng  phẩm  thượng 

sinh, là cái nhân hiếu dưỡng cha mẹ trước nhất. Tôi  (Vương Nhựt Hưu) để tâm 

suy nghiệm theo đây, làm bài văn nói về sự hiếu dưỡng, phẩm đệ vãng sinh, 

khá thấy vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN CỐT NHỤC ÂN ÁI 

Nghĩa cốt nhục, tình ân ái, phải tự nghĩ rằng Đức Đại Từ Bồ Tát có làm bài 

kệ  nói Cốt  nhục ân tình  yêu  nhau, ít  mong  tuổi  thọ đến bạc đầu, những trang 

cường tráng bao nhiêu chết, lại có lúc khờ mạng chẳng lâu, rủ nhau niệm Phật 

A Di Đà sen vàng ao báu nở hoa, bà con tụ hội một nhà, vạn kiếp thượng sinh 

khoái lạc. 

Chẳng đặng như thế, luống sắm áo tốt, cho rực rỡ thân mình. Món ăn ngon, 

cho đẹp miệng mình, một mai thân tình ly tán, rốt cuộc rồi không nơi nhờ cậy. 

Huống chi trong  khoảng từ sinh  đến tử, sự sống chung đụng  người  với 

người hằng ngày trong gia đình, giữa xã hội, sợi giây ân ái cột trói người này 

qua người khác, ân ái chừng nào sự chia ly càng đau khổ chừng ấy, và càng 

oán thù chừng nào mà phải gặp gỡ lại càng bực bội thêm chừng ấy. 

Lại còn làm người hy vọng quá nhiều. Đến khi thất vọng thì nỗi khổ lại càng 

tăng. Cái luật vô thường sớm còn tối mất, mới trắng răng phút đã bạc đầu. Cho 

nên lúc sinh tiền, phải khuyên nhau niệm Phật. 

Nếu  lại  đem  pháp  môn  niệm  Phật  đây  dạy  người,  bảo  người  thay  nhau 

khuyến  hóa.  Thế,  chẳng  những  khiến  cốt  nhục  của  mình  có  ái  ân  vô  cùng, 

mà cũng khiến cốt nhục người khác có ân ái vô tận. 

Thì  phước  báu  ta  đâu  có  cùng  tận  ?  Chắc  sinh  lên  phẩm  thượng  bậc 

trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN PHỤ NHÂN 

Các người phụ  nhân, phải  nghĩ rằng Đức Phật, là đấng chí tôn Vô thượng 

giác, biết cùng tột nghiệp tánh chúng sinh chỉ một lòng từ bi vô lượng muốn làm 

sao đem chúng sinh ra khỏi bể luân hồi, trở về đường sáng suốt. 

Cứ theo lời Phật dạy Người phụ nữ do tâm dục nặng nhiều, nên mới chịu 

sinh  làm  tấm  thân  người  phụ  nữ.  Ấy  đã  là  không  phải  thiện  nghiệp,  nếu 

không tự xét  mình, còn thêm  tâm tật đố, tâm  tham dục,  nghiệp duyên càng 

sâu quả báo khá ghê sợ. 

Loài người đã tạo ra vô lượng vô biên khổ não, gây ra sát hại, trộm cắp, 

dâm  dật,  nói  láo,  phóng  đãng,  lường  gạt  v.v…  quả  khổ  của  thân  này  chịu 

chưa vừa, lại gây thêm nhân lầm lạc cho thân khác, thành thử quả gây nhân, 

nhân cảm quả, xoay vần vay trả đời đời kiếp kiếp không bao giờ thôi. 

Nếu hay hồi tâm sám hối, cải đổi niệm xằng (quấy) lòng nhân từ tha thứ 

cho kẻ tỳ thiếp, ôn  hòa  lễ  nhượng  dưới trên  và thường  niệm  Phật  A Di Đà 

phát  nguyện  rằng  Nguyện  cho  hắc  nghiệp  (nghiệp  ác)  càng  ngày  tiêu  tan, 

bạch nghiệp  (nghiệp lành) mỗi ngày thêm lớn, hiện đời trong sạch, thân tâm 

nhẹ nhàng. Đời này hết rồi, hằng chẳng còn chịu quả làm thân người nữ nữa. 

Mỗi niệm không dứt, niệm tự thuần thục, chắc sinh về thế giới Cực Lạc. 

Nếu đem pháp này giáo hóa, từ kẻ tỳ thiếp đến nội nhà, cả trong tôn tộc bà 

con,  thời  phước  báu  vô  cùng,  ắt  sinh  lên  bậc  thượng  phẩm.  Xem  trong 

truyện bà Kinh Vương phu nhân khá thấy vậy. (Tích này ở quyển thứ 5) 

---o0o--- 

 KHUYẾN BỘC THIẾP 

Người  làm  kẻ  bộc  thiếp  (tôi  tớ),  phải  nghĩ  rằng  Đời  trước  ta  không  tu 

trồng cội phước, nên đời này phải chịu làm kẻ bần tiện, người hưởng sự an 

vui,  ta  chịu  cần  lao,  người  ăn  vị  ngon,  ta  ăn  hẩm  hút,  người  mặc  đồ  nhẹ 

nhuyễn, ta mặc áo xấu thô. Ấy đều là bởi nghiệp duyên đời trước, việc đó đã 

qua rồi dù có ăn năn cũng không đặng. 

Bởi  nghiệp  báo  của  mình  tuân  theo  luật  nhân  duyên  nhân  quả,  tất  đều 

phát sinh hiển hiện, tiếp nối theo những tiền nhân. Và những tiền nhân ấy đã 

cấu tạo thành hiện quả mà mình đang cảm nhận hay thọ lãnh. 

Vậy  bây  giờ,  bắt  đầu  từ đây  về  sau,  ta  phải  gieo  niệm  thiện  cải  ác,  cải 

quá, trung trực cần cẩn, hết lòng phụng sự chủ nhân, để bảo thủ thân này, và 

gắng  trồng cội phước về sau, thường  niệm Phật  A Di Đà,  niệm  hoài không 

dứt, tâm niệm thuần thục, tự nhiên sinh về thế giới Cực Lạc. 

Lại  đem  pháp  này  truyền  dạy  cho  bạn  đồng  nghiệp,  và  bảo  thay  nhau 

khuyến  hóa,  thời  phước  báu  vô  cùng,  ta  ắt  được  sinh  về  phẩm  thượng  bậc 

trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN NÔNG GIẢ 

Người làm nghề nông, phải tự nghĩ rằng Nghề nông này tuy là việc căn 

bản, song việc cày ruộng cuốc đất chi cho khỏi sát hại các loài vật  mạng vi 

tế cũng chẳng phải ít. 

Việc đây, tuy không biết làm sao được, không lẽ không làm lấy cơm đâu 

mà ăn ? 

Như thế nghĩa là trong thực tế, ta không thể phân chia một cách đúng đắn 

loài hữu tình và loài vô tình, chúng ta chỉ phân chia một cách độc đoán ở trong 

trí  não  mà thôi.  Trí  não  là  một  lưỡi dao  rất  sắc bén, đã cắt  đứt sự tương  liên, 

tương tục của Nhân và Vật. 

Nhưng trí  não phải  độc đoán  như thế  mới  có thể  giải quyết  mọi  vấn đề 

phiền phức của sự sống. 

Vậy nếu hay tránh né toàn bộ, và sám hối tội trước thường niệm Phật A 

Di  Đà,  phát  lời  đại  nguyện  rằng  Nguyện  sau  khi  ta  kiến  Phật  đắc  đạo  rồi, 

trước  độ  tất  cả  những  chúng  sinh  vi  tế  mà  ta  đã  lỡ  lầm  sát  hại,  từ  khi  cày 

trồng  đến  nay,  kế  đến  độ  tất  cả  những  kẻ  oan  người  thân,  đều  đặng  giải 

thoát, đều đặng sinh về Tịnh độ. Thường niệm như thế, khiến cho mỗi niệm 

đừng quên, niệm tự thuần thục, quyết định sinh lên thế giới Cực Lạc. 

Nếu  đem  pháp  môn  này  truyền  dạy  người  khác  khiến  người  khác  khuyến 

hóa rộng ra, thời đương đời đặng phước và thân sau ắt đặng sinh về phẩm bậc 

trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN DƯỠNG TẰM GIẢ 

Những kẻ dưỡng tằm phải tự nghĩ rằng Nuôi tằm kéo tơ, để làm áo cho 

người mặc, việc này vốn là lý thường của thế gian song cũng là một chuyện 

sát hại vật mạng. 

Xứ Ấn Độ, người đời truyền nhau họ nói Việc làm tằm tơ, là do ngài Mã 

Minh  khai  sáng,  song  xét  trong  kinh  tạng  thì không  có  chuyện  đó.  Duy  có 

thuyết Phật dạy các ông đệ tử Ngài đừng mặc áo bằng tằm tơ và dùng da trâu 

bò làm giầy dép, vì các thứ ấy, cũng là sát vật mạng mới có. 

Bởi loài người đối với loài vật, thường có sự tự cao vô lý, sự tự cao ấy 

xui  sử  người  ta  bất  công,  mà  khi  đã  sẵn  trong  lòng  một  mối  bất  công,  thì 

trong lúc đối đãi, không những với loài vật mà ngay người với người, cũng 

khó mà bình đẳng được. Trước sự sống mọi sinh vật đều như nhau, con kiến, 

con  bọ  cũng  có  quyền  được  sống  như  loài  người,  thì  loài  người  không  thể 

viện lý gì để gom góp sự sống riêng cho mình. 

Người  đã  dùng  nuôi  tằm  làm  nghề  đâu  khá  chẳng  biết  sợ  tội,  phải 

thường  sám  hồi,  thường  niệm  Phật  A  Di  Đà  phát  lời  đại  nguyện  rằng 

Nguyện sau khi ta kiến Phật đắc đạo rồi, độ hết tất cả tằm mạng mà ta đã lỡ 

lầm, sát hại từ ngày ta nuôi tằm tơ tới nay đồng sinh về Cực Lạc. Khiến mỗi 

niệm  mỗi  niệm  không  dứt,  niệm  tự  thuần  thục,  cũng  sinh  về  thế  giới  Cực 

Lạc. 

Nếu  đem  pháp  môn  này  truyền  dạy  người  khác  khiến  người  khác  thay 

nhau  khuyến  hóa,  thời  hiện  đời  ắt  đặng  phước  báu,  thân  đời  sau  được  sinh 

lên phẩm trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN THƯƠNG CỔ 

Người  làm  việc  thương  cổ   (buôn  bán)   phải  tự  nghĩ  rằng  Một  đời  bình 

sinh ta đứng ra buôn bán, chi cho khỏi dối trá chút đỉnh. Nếu là một cây lụa 

cũng  đều  là  do  mạng  con  tằm  mới  có,  không  nên  cượng  nói  rằng  mình 

không tội lỗi, một ngày mạng tận phải theo nghiệp duyên mà đi. Chẳng bằng 

sám hối rồi đổi qua làm nghề khác hay hơn, tùy phận làm ăn nuôi sống. 

Mạng  mình  nếu  nhiều  của  tự  nhiên  lần  có,  mạng  mình  nếu  của  ít,  dù 

đặng  nhiều  cũng  thất  sinh  tai  này  họa  khác.  Huống  chi  đời  người  tai  số  có 

phần  gấp  cầu  mà,  rủi  số  mãn,  thời  phải  chết  sớm.  Cầu  hưởng  mà  của  đến 

chậm mới đặng lâu dài. 

Nên biết, ta thông minh có một tâm hồn, nhưng ta lại bắt buộc sự thông 

minh  và  tâm  hồn  ấy  phải  hạ  thấp  sống  ngang  hàng  với  vật  chất  phải  phụ 

thuộc  vật chất, không  hiểu  rằng Vật chất  không  phải  là sự sống,  mà chỉ  là 

cái dùng để nương tựa, sự sống chưa hoàn mỹ. Vậy hình tướng dầu sai khác, 

tinh thần vẫn một thể, hơn nữa phải noi theo giáo lý Đức Phật  mà hoán cải 

đời  sống  tươi  sáng  hơn,  phải  lấy  đây  để  lòng,  thường  niệm  Phật  A  Di  Đà 

nguyện  sau  khi  ta  đắc  đạo  thấy  Phật  rồi,  trước  độ  tất  cả  những  người  giao 

thiệp với ta. Kế độ kẻ oan người thân và sau độ tất cả chúng sinh có duyên 

cùng  không  duyên  đồng  sinh  về  Cực  Lạc  thế  giới.  Như  vậy,  mỗi  niệm  nỗi 

niệm nối luôn, niệm tự thuần thục, ắt sinh về thế giới Cực Lạc. 

Nếu đem pháp này truyền dạy người làm, bảo người khuyên hóa rộng ra, 

thời hiện đời đặng phước, thân sau sinh lên phẩm thượng của bậc trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN CÔNG TƯỢNG 

Làm người công tượng (thợ) phải tự nghĩ rằng Ta làm người thợ, hoặc vì 

người cất nhà cửa hoặc vì người làm đồ dùng. 

Đây tuy là thiện nghiệp, bởi đời trước ta chẳng tu phước, nên đời này tự 

không được giàu có, cả đời cứ lo cất nhà, mà bao giờ cũng cất nhà cho người 

khác ở, còn mình thì chui đụt chòi nhà tranh lá rách dột. Cả đời cứ lo làm đồ 

dùng, mà bao giờ cũng làm đồ dùng cho ai đâu, chớ phần mình không có cái 

bàn để uống nước v.v… 

Nếu không  như vậy, áo cơm thiếu thốn, phải tùy phận  làm  lành, khi  vì 

người cất nhà cửa, tài vật chớ quá mong, việc làm cho hết lòng. 

Đây cũng là trồng ruộng phước, thường niệm Phật A Di Đà khi cầm búa 

đẽo  cây,  cũng  một  lòng  niệm  Phật,  khiến  mỗi  niệm  không  thôi,  niệm  tự 

thuần thục, quyết định sinh về Cực Lạc. 

Nếu  đem  pháp  niệm  này  dạy  người,  và  khiến  người  rộng  khuyến  hóa, 

thời  hiện  đời  đặng  phước,  thân  đời  sau  ắt  sinh  lên  phẩm  thượng  bậc  trung 

vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN ĐA ĐỒN KIỂN 

Người nhiều việc đồn kiển  (cắn đắn), chớ oán trời, chớ trách người, đều 

là  nghiệp duyên đời  trước của  mình gây tạo. Nếu thấy  người  hoan  hỷ, thời 

đặng báo hoan hỷ, đời trước não hại người nay mắc báo người não hại, trước 

làm việc lợi ích, nay đặng báo mọi điều như ý. Cho đến trước cản trở người, 

nay  mắc báo bị  người cản trở,  món  món cũng đều do sự  làm của  mình đời 

trước  tất  cả,  như  bóng  theo  hình  vang  theo  tiếng  dội.  Và  như  hôm  nay  ta 

mang  nhiều  việc  cắn  đắn  đây,  chính  đời  trước  ta  gây  cái  nhân  bất  thiện, 

không làm phước nghiệp. 

Quanh  ta  mọi  vật  tương  tục  chảy  trôi  như  thác  đổ  mà  ta  cũng  là  dòng 

suối không  bao giờ dừng. Cái khổ của  người đời đã để dòng suối đời  mình 

chảy  ngược  lại  với  dòng  thác  đổ  của  sự  vật,  và  cuối  cùng  cũng  không  làm 

sao cưỡng lại ngọn thác cuốn phăng đi. 

Thôi đã qua rồi biết làm sao, và có ăn năn cũng chẳng đặng. Vậy thì bây 

giờ  và  từ  đây  về  sau  ta  cần  sám  hối,  thường  niệm  Phật  A  Di  Đà,  chẳng 

những  khá dùng tiêu trừ chướng trước,  mà lại còn có thể tăng trưởng thiện 

duyên,  đời  sau  sinh  lên  thế  giới  Cực  Lạc,  không  còn  có  việc  cắn  đắn  nữa 

vậy. Đừng nói đời sau đâu xa, chỉ ngay trong khi nhắm mắt tức là đó. 

Nếu đem pháp này dạy người, và bảo người thay nhau khuyến hóa, thời 

hiện  đời  đặng  phước,  thân  sau  cũng  quyết  chắc  sinh  lên  phẩm  thượng  của 

bậc trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN CỐT NHỤC OÁN TẮNG 

Kẻ  cốt  nhục  oán  tắng,  phải  tự  nghĩ  rằng  Ta  do  đời  trước  có  làm  ác 

nghiệp nên mắc báo như thế này. Hoặc sát mạng người, hoặc thiếu nợ người, 

hoặc tổn hại người. Nếu làm duyên lành, ắt chẳng đến nỗi như đây. 

Dù  sao  hiểu  được  căn  nguyên  của  bệnh  đã  là  một  chuyện  quý,  sự  khổ 

vui,  dầu  là  kết  quả  tiếp  nối  theo  tiền  thân,  con  người  bị  ràng  buộc  khổ  sở, 

một phần nhỏ bởi ngoại cảnh, phần lớn tại nội tâm. 

Cái ngục thất giam hãm còn rộng rãi hơn ngục thất tối tăm của cái ta ích 

kỷ. 

Khi mà cái ta không còn nữa, thì dục vọng cũng không biết vào đâu để 

đòi  hỏi.  Mà  ích  kỷ  cũng  không  còn  thấy  có  cái  kỷ,  để  mà  làm  ích  riêng. 

Chừng ấy người và mình sẽ giao hòa trong biển sóng mênh mông không bờ 

lũy, không ngăn ngại. 

Bởi tâm chúng ta bao giờ cũng quen suy nghĩ những việc quấy hơn việc 

phải,  nghĩ  dữ  nhiều  hơn  nghĩ  lành.  Nếu  hay  giác  ngộ  sám  hối  nghiệp  đời 

trước, tủi mình mà lại trách lấy mình, chẳng còn cùng người làm ác, thường 

niệm  Phật  A  Di  Đà.  Đều  là  các  người  thượng  thiện,  không  còn  có  khổ  ấy 

vậy. 

Nếu biết đem pháp này truyền dạy  người  khác rồi bảo người thay  nhau 

khuyến  hóa,  thời  hiện  đời  khá  đặng  phước  báu,  hậu  thân  ắt  sinh  phẩm 

thượng bậc trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN NGƯ GIẢ 

Ngư giả (người chài  lưới) phải tự  nghĩ rằng Cá sinh trong  nước, không 

hại chi nơi người. Ta bèn lập xảo kế bắt nó toan đem mua bán, để nuôi mạng 

sống ta. Bằng ta để tâm thử nghĩ Cá ở trong nước nó cũng có bà con của nó, 

trong  bụng  nhiều  con,  mỗi  con  đều  có  tánh  mạng  ta  bèn  sát  hại,  tội  kia  vô 

lượng. Nếu  hay cải nghiệp (đổi  nghề) ấy là bậc thượng  vậy, bằng chưa hay 

vội bỏ. Vả đừng sát mạng loài cá nhỏ và các thứ ốc, sò, chình, lươn, những 

vật khó chết ấy. 

Bởi tất cả chúng sinh đều do nhân duyên tạo thành, mà loài người tuy ở 

một từng bậc cân đối, tế nhị hơn loài súc vật. Nhưng cũng vẫn thuộc từng ấy 

nguyên  liệu,  vâng  theo  từng  ấy  luật  nhân  quả  nhân  duyên,  cho  nên  chỗ 

chung cùng thì không có những cái riêng biệt. 

Vậy nên thường niệm Phật A Di Đà, sám hối và phát lời đại nguyện rằng 

Nguyện sau khi ta kiến Phật đắc đạo rồi, độ hết tất cả những vật mạng bị ta 

sát, từ trước đến giờ đều sinh Tịnh độ, niệm niệm không dứt, niệm tự thuần 

thục cũng được sinh về thế giới Cực Lạc. 

Nếu  đem  pháp  này  dạy  người,  và  khiến  người  truyền  bá  rộng  ra,  thời 

hiện đời, cũng có thể trừ tai đặng phước, thân hậu cũng chẳng ở phẩm hạ của 

bậc hạ vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN VÕNG PHI CẦM GIẢ 

Người  làm  nghề  võng  phi  cầm  (rập  chim)  phải  tự  nghĩ  rằng  Loài  chim 

bay trong rừng, ngoài đồng nội, giữa hư không, không hại chi đến người, ta 

tham  ăn  thịt,  hay  sinh  nhiều  chước  khéo  để  bắt.  Ta  tiếc  mạng  ta,  nó  cũng 

thương mạng nó, ta thương bà con ta, nó cũng có con của nó. 

Nếu  hay  cải  nghiệp  (đổi  nghề)  ấy  là  người  bậc  thượng,  bằng  chưa  bỏ 

liền  đặng,  thì  đừng  sát  mạng  của  loài  nhỏ  và  những  giống  có  ấp  trứng.  Vả 

một  khi  loài  người  chưa  hiểu  nỗi  đau  khổ  của  đồng  loại,  của  tất  cả  chúng 

sinh.  Là,  hay sẽ là,  nỗi đau khổ của chính  mình,  thì  người ấy còn  nông  nổi 

và ích kỷ. 

Và nếu ta đã biết giác ngộ rằng Cái Tâm rất bình đẳng, phổ biến chung 

cùng như nước đại dương, thì lẽ não lại còn đi làm việc trái đạo ? 

Vậy  nên  thường  niệm  Phật  A  Di  Đà  sám  hối  phát  lời  đại  nguyện  rằng 

Nguyện sau khi ta kiến Phật đắc đạo rồi, độ hết tất cả vật mạng bị ta sát hại 

từ  trước  đến  giờ,  đồng  sinh  về  Tịnh  độ,  niệm  niệm  không  ngớt,  niệm  tự 

thuần thục, cũng sinh về thế giới Cực Lạc. 

Nếu đem truyền dạy người đời,  và bảo người lần  lượt khuyến  hóa rộng 

ra, hiện đời cũng có thể trừ tai hết tội, thân hậu cũng chẳng mất phần sinh về 

phẩm hạ của bậc hạ (du thắng thiên cung). 

---o0o--- 

 KHUYẾN TRÙ TỬ GIẢ 

Người đứng ra làm vị trù tử (bồi bếp) phải tự nghĩ rằng Đời trước của ta 

không  tu  phước  nghiệp,  nên  đời  giờ  phải  chịu  cái  bần  khổn  và  khi  chưng, 

ram, bằm, xắt thịt chúng sinh. Tuy chẳng phải chính tự mình sát song cũng 

đồng mang một cái trọng tội, chớ chẳng phải không. Nếu hay đổi nghiệp vốn 

là bậc thượng, bằng không bỏ liền đặng, dè chớ chặt giết loài đang sống. 

Thường niệm Phật A Di Đà, sám hối làm việc thiện, phát lời đại nguyện 

rằng Nguyện sau khi ta tu đắc đạo rồi,  độ hết tất cả  những  vật  mạng bị sát 

hại từ trước đến  giờ  và bao  nhiêu chúng sinh  đã bị ta bằm  xắt, đều sinh  về 

Tịnh độ  một nhà, niệm niệm mãi không thôi, niệm tự thuần thục, cũng sinh 

về thế giới Cực Lạc. 

Nếu đem pháp này truyền dạy người khiến người thay nhau khuyến hóa, 

thời hiện đời khá trừ tai diệt tội, thân hậu cũng chẳng mất phần sinh ở phẩm 

hạ của bậc hạ (du thắng thiên cung vậy). 

---o0o--- 

 KHUYẾN TÁC PHƯỚC GIẢ 

Các việc  làm phước thiện dầu  là tốt cả, song cái phước thế  gian có khi 

hưởng hết, rốt cuộc không ra khỏi luân hồi, chẳng bằng đem pháp này hướng 

về cõi  Tây phương, thời chóng khỏi  luân  hồi, phước báu  này đâu có  hết  ư! 

Ta (Vương Nhựt Hưu) vì thế, nên quyển này, hiệu là quyển Khuyến dụ, như 

trước đã nói Vốn người không biết chữ, toàn nhờ người làm phước, lấy tâm 

Bồ Tát làm tâm mình, vì người cắt nghĩa cho họ biết như tối đặng đèn, như 

lạc gặp đường, lấy pháp môn này rộng làm việc bố thí. Khiến ai ai cũng biết, 

ai ai cũng đều được  thoát  ly  luân  hồi, thời phước báu  muôn  muôn kiếp bất 

tận, nơi thế giới Cực Lạc, ắt sinh vào phẩm thượng, đâu phải phước báu thế 

gian cho hay sánh kịp. 

---o0o--- 

 KHUYẾN TỤNG  KINH NHÂN 

Phàm  người  tụng  kinh,  hay  là  người  giữ  trai  giới  vốn  là  thiện  nghiệp. 

Đời  sau  ắt  hưởng  phước  báu  không  còn  nghi  vậy.  Song  phước  này  có  khi 

phải  hết, chẳng  hay thoát khỏi  luân  hồi, chi bằng tu pháp niệm Phật cầu  về 

Tây phương, tức là khỏi ngoài vòng luân hồi. Chính người tội ác mà tu, còn 

được  vãng  sinh.  Huống  người  trì  trai  tụng  kinh,  sinh  lên  bậc  thượng  phẩm 

chắc vậy. 

Tuy vậy nhưng tu một mình mình, công đức rất nhỏ, không bằng khuyên 

người tu mới gọi là đại công. 

Nếu đem pháp tu này truyền dạy và khuyên người thay nhau truyền dạy 

rộng ra, thời người kính mình trì trai tụng kinh, ắt tin trọng lời nói của mình 

mà làm theo thời công càng lớn, phước càng nhiều. Hiện đời ai cũng quy y, 

cung kính, thân sau phước đức đâu có hết ư! 

---o0o--- 

 KHUYẾN QUỚI NHÂN 

Kẻ quới nhân, phải tự nghĩ rằng Tuy mọi việc đều như ý, mọi việc đều 

được  khoái  lạc.  Song  ngày  giờ  mau  chóng  thân  mộng  ảo  khó  bảo  tồn.  Từ 

xưa đến nay, những bậc cực quý có ai còn đâu, chẳng bằng trong khi gấp rút 

nhín chút thì giờ, mỗi ngày tu pháp niệm Tây phương, thời hiện đợi khá tiêu 

tai bớt  nghiệp, thân sau  gá sinh trong  hoa  sen, bằng không khổ thú, thường 

hưởng khoái lạc, đâu chẳng tốt ư ? 

Như triều nhà Tống ông Văn Hộ Công, ở đất Kinh sư cùng với ngài Tịnh 

Nghiêm  Thiền  sư  kết  duyên  với  mười  muôn  người  đồng  tu  Tịnh  độ.  Ông 

Vương  Mẫn  Trọng,  ông  Dương  Thứ  Công,  ông  Các  Trọng  Thần,  ông  Mã 

Đồng Vương, ông Phùng Tế Xuyên đều là người quới nhân, mà tu Tịnh độ 

khá chẳng nhớ sao ? 

Nếu  phát  tâm  Đại  thừa  của  Bồ  Tát,  đem  pháp  này  dạy  người  và  bảo 

người thay nhau khuyến hóa thời người kính mình là bậc quới nhân, đều tín 

trọng lời nói của mình, thời pháp môn của ta dạy đây, khá dùng rộng truyền, 

thời đặng phước báu đâu dễ lường ư! Thân sau ắt sinh bậc thượng phẩm. 

Nếu ngấm ngầm để qua ngày, không biết tu pháp này một ngày kia có ăn 

năn cũng chẳng khá kịp vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN ĐẠI THÔNG MINH NHÂN 

Người đại  thông  minh, rộng  học  nhớ dai,  thốt lời thành  văn,  xuống bút 

thành bài, vốn là người đời chỗ tôn kính. Song đối với trong phần chân tánh 

của  ta,  dường  như  không  ăn  thua  chi  cả,  ông  Trang  Tử  nói  Những  việc  ta 

thấy chẳng phải thiệt ta thấy, chính người kia tự thấy mà thôi. Những việc ta 

nghe, chẳng phải thiệt ta nghe, chính người khác tự nghe mà thôi. 

Ta  không  thấy  người  tự thấy,  ta  không  nghe  người  tự  nghe,  ấy  là  đặng 

chỗ  đặng  của  người,  chẳng  phải  đặng  chỗ  đặng  của  mình.  Thích  cái  thích 

của người, chẳng phải thích chỗ thích của mình vậy. 

Một  mai  bỏ  đi  rồi,  mới  biết  một  đời  bình  sinh  của  ta,  sở  dĩ  lưu  ý  ấy, 

không  ích chi cho ta. Tuy sự nghiệp thông  minh không thể bỏ đặng, nhưng 

phải mỗi ngày thừa trong lúc rảnh rang, để tâm về pháp Tịnh độ. Nếu người 

hiểu  thấu  lý  này,  thì  ác  duyên  tự  nhiên  lần  bớt,  thiện  duyên  tự  chứa  thêm 

nhiều, lúc sinh tiền đây mình đã có chỗ khá vui. 

Bằng đem  pháp  niệm đây dạy  người, bảo  người thay  nhau khuyến  hóa, 

thời họ kính mình là bậc thông minh hơn, người cũng tin theo lý đây, ắt họ 

nói  lý  niệm  đây  không  khá  nghĩ  nữa.  Thời  các  thuyết  Tịnh  độ  khá  dùng 

thạnh truyền nơi đời càng lâu. Đây cũng là ông Bồ Tát phò trì giáo môn này 

vậy.  Ngày  kia  ắt  sinh  lên  bậc  thượng  phẩm  chỗ  đặng  phước  báu  đâu  dễ  gì 

lường được. 

---o0o--- 

 KHUYẾN MẠI TỬU GIẢ 

Người mại tửu (bán rượu) phải tự nghĩ rằng Năm giống lúa, vốn để nuôi 

người, nay đem đâm nát đặt rượu, khiến người uống say, làm những việc bất 

thiện, tội đó về ai ? 

Thường  phải  tự  sám  hối,  niệm  Phật  A  Di  Đà  phát  lời  đại  nguyện  rằng 

Nguyện ta từ khi bán rượu trở lại đây, tất cả những tội phá hoại năm giống 

lúa, thảy đều tiêu dứt, sau khi ta kiến Phật đắc đạo rồi, đều độ hết chỗ dùng 

năm giống lúa đặt rượu, khi trồng gieo năm giống lúa, tất cả chỗ sát hại, loài 

vi tế chúng sinh  và tất cả chúng sinh ra sức cày cấy  và tất cả  những  người 

uống rượu bị say, phá làng xóm, chửi bới thiên hạ, đều sinh về Tịnh độ. 

Như vậy mỗi niệm không dứt, niệm tự thuần thục quyết định sinh về thế 

giới Cực Lạc. 

Nếu  đem  pháp  môn  này  dạy  người  bảo  người  thay  nhau  khuyến  hóa, 

hiện  đời  khá  dùng  diệt  tội  mà  thêm  phước,  đời  sau  ắt  sinh  về  phẩm  trung 

vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN KHAI THỰC ĐIẾM GIẢ 

Người  lập  thực  điếm  (tiệm  cơm)  phải  tự  nghĩ  rằng  Ta  dùng  thịt  các 

chúng sinh, bằm  xắt,  nấu, nướng, cầu  lợi  nuôi sống, ta có bà con,  muốn an 

ổn  khoái  lạc,  nghề  làm  ăn  của  ta,  chính  do  sát  các  loài  mà  đặng,  rất  là  ác 

nghiệp.  Nếu  thay  đổi  nghiệp  ấy  là  bậc  thượng  bằng  chưa  đổi  liền  được,  vả 

bỏ bớt sự sát hại loài lươn, cá trễ, cua rạm, ốc, sò v.v… 

Những vật đó khó chết, và bao nhiêu vật mạng vi tế, tùy phần dùng thịt, 

ấy là người bậc trung vậy. Nếu lại chưa được, thì cứ niệm Phật A Di Đà, còn 

khá hơn người không niệm. 

Kế sám hối phát lời đại nguyện Nguyện sau khi ta kiến Phật đắc đạo rồi, 

độ  hết tất cả chúng sinh bị ta sát  hại  từ đời  trước đến đời sau  và  tất cả thịt 

chúng sinh chỗ ta cần dùng, đều được sinh về Tịnh độ, mỗi niệm không thôi, 

niệm tự thuần thục, cũng sinh về thế giới Cực Lạc. 

Nếu đem pháp môn này dạy người và bảo người thay nhau khuyến hóa, 

thời hiện đời khá tiêu diệt nghiệp tội, đời sau phước báo vô cùng. 

KHUYẾN ĐỒ GIẢ 

Người làm nghề đồ giả (hàng thịt) phải tự nghĩ rằng Người tham thịt kia, 

nên  nuôi  vật  mạng.  Ta  tham  lợi  kia,  nên  giết  vật  mạng.  Giết  vật  mạng  kia 

nuôi  dưỡng thân  ta, nuôi sống bà con ta.  Ta có bà con,  muốn an  vui không 

bệnh. Vật kia nó cũng có tánh mạng, nếu ta giết nó, thời mắc tội vô lượng. 

Nếu hay dứt bỏ nghề hàng thịt, ấy là người bậc thượng vậy, bằng người 

nào chưa dứt bỏ được liền, vả cũng phải giảm bớt ấy là người bậc trung vậy. 

Bằng  lại  chưa  đổi  nghiệp  đặng,  cũng  thường  niệm  Phật  A  Di  Đà  còn  khá 

hơn người không niệm. 

Kế  sám  hối  phát  lời  đại  nguyện  rằng  Nguyện  sau  khi  ta  kiến  Phật  đắc 

đạo rồi, độ hết tất cả chúng sinh là đã bị ta sát hại, từ bao kiếp lại đây, đều 

được  sinh  về  Tịnh  độ.  Như  vậy  mỗi  niệm  mỗi  niệm  không  dứt,  niệm  tự 

thuần thục, cũng đặng sinh về thế giới Cực Lạc. 

Bằng đem pháp này dạy người và bảo người thay nhau khuyến hóa, thời 

hiện đời khá tiêu trừ nghiệp ác, đời sau được phước báu vô cùng. 

---o0o--- 

 KHUYẾN TẠI PHONG TRẦN GIẢ 

Người  ở  chốn  phong  trần  (hoa  nương) phải  tự  nghĩ  rằng  Ta  làm  người 

phụ  nhân, đã là không phải thiện  nghiệp rồi,  huống chi ta  lại ở chốn phong 

trần, nghiệp kia lại càng bất thiện nữa. 

Nếu  hay  tỉnh  ngộ  được  trừ  dâm  nghiệp,  ấy  là  người  bậc  thượng  vậy, 

bằng  chưa  đặng  liền  được,  thì  nên  thường  niệm  Phật  A  Di  Đà  phát  lời  đại 

nguyện rằng Nguyện ta ác nghiệp này lần tiêu, thiện nghiệp  mỗi ngày thêm 

lớn. Áo cơm vừa đủ, sớm bỏ nghề này. Sau khi ta kiến Phật đắc đạo rồi, độ 

hết tất cả người, nhân ta mà làm nghiệp dâm đều được sinh về Tịnh độ. Mỗi 

niệm không dứt, niệm tự thuần thục, quyết định sinh về thế giới Cực Lạc. 

Nếu đem pháp niệm đây dạy người, và khuyên người thay nhau khuyến 

hóa,  hiện  đời  ắt  được  tai  trừ tội  hết,  thân  đời  sau  cũng  được  phước  báu  vô 

cùng. 

---o0o--- 

 KHUYẾN TỘI ÁC NHÂN 

Người có tội ác, phải tự nghĩ rằng Ta một đời bình sinh đã tạo nhiều tội 

ác.  Một  mai  nhắm  mắt  lại  rồi,  thì  biết  làm  sao  cho  đặng,  chỉ  bằng  sớm  lo 

sám hối niệm Phật A Di Đà, phát lời đại nguyện rằng Nguyện ta sau khi kiến 

Phật đắc đạo rồi, độ  hết tất cả  những  người  mà bị ta sát hại từ bao  kiếp  lại 

đây đều được sinh về Tịnh độ. Mỗi niệm không dứt, niệm tự thuần thục, thời 

ác nghiệp cũng có thể bớt dần dần, thiện duyên càng thêm lớn, chắc sinh về 

thế giới Cực Lạc. 

Bằng  hay  đem  pháp  môn  này  dạy  người  và  khiến  người  thay  nhau 

khuyến hóa, chẳng những hiện đời khá dùng diệt tội, mà thân đời sau, cũng 

được phước báu vô cùng. 

---o0o--- 

 KHUYẾN BỆNH KHỔ GIẢ 

Những người đời trước sát hại chúng sinh, nay mắc quả báo chết yểu, kẻ 

thấy người sát vui mừng theo, mắc báo phiền não. 

Như người bệnh khổ chính là dư báo sát sinh đời trước là chánh báo ăn 

thịt chúng sinh, cũng  là chánh báo  làm cho chúng sinh bị tổn  hại. Quả báo 

thiện  ác  ở  nơi  người,  như  bóng  theo  hình  không  rời  khỏi  đặng.  Cho  nên 

người  mắc  bệnh  khổ  phải  tự  trách  rằng  Do  ác  duyên  đời  trước  của  ta,  nên 

nay mắc báo như thế này. 

Thường  niệm  Phật  A  Di  Đà,  phát  lời  đại  nguyện  không  còn  làm  ác, 

không  còn  sát  sinh,  không  còn  làm  tổn  hại  tất  cả  chúng  sinh.  Nguyện  thân 

này sớm lìa bệnh khổ, sau khi kiến Phật đắc đạo rồi, độ hết tất cả chúng sinh 

mà đã bị ta sát hại từ bao kiếp lại đây và tất cả kẻ oan người thân, cũng đều 

được sinh về Tịnh độ, mỗi niệm không dứt, niệm tự thuần thục, chắc sinh về 

thế giới Cực Lạc. 

Bằng đem pháp môn này dạy người và khuyên người thay nhau khuyến 

hóa.  Khi  làm  công  lực  thiện  báo  tự  đặng  nhiều,  thời  bệnh  khổ  kia  ắt  lành 

mạnh, và thân đời sau cũng được phước báu vô cùng. 

---o0o--- 

 KHUYẾN TẬT ÁC DỤC VI THẦN GIẢ 

Đời có người ganh ghét người ác kia. Nói người ác trong thế gian, sức ta 

không  thể  trị.  Nguyện  chết  làm  ông  Thần  để  thống  trị  người  kia,  chớ  ta 

không muốn sinh về Tây phương. 

Xét trong kinh Phật nói Thần là một hạng còn ở trong lục đạo, còn là số 

đọa  lạc,  còn  cảnh  Tây  phương  kia,  chính  là  một  cảnh  đã  siêu  xuất  lục  đạo 

luân hồi. 

Cho nên người tu Tây phương lấy tâm chính trực từ bi làm gốc, chỗ thấy 

làm đâu không phải là từ bi. Nếu người có gây tội ác, thời ta thương tâm ngu 

si kia, người có khốn khổ thời ta muốn cứu giúp kia, ấy là một sự không hệ 

lụy đến ta, nhưng mà ta đối với tất cả chúng sinh, có duyên lành to lớn vậy. 

Kẻ làm Thần kia, do tâm chính trực sân hận làm gốc, chỗ thấy cùng chỗ 

làm, không đâu chẳng phải là sân hận. Nếu răn lỗi của người thời bắt người 

thêm  tật  bệnh,  trị  tội  người,  thời  càng  gia  tâm  nóng  nảy.  Ấy  là  có  hại  cho 

người mà đối với mình, thì chịu hưởng hết phước làm Thần. 

Bởi  tạo  nghiệp  sân  hận,  nên  đọa  trong  địa  ngục.  Từ  trong  địa  ngục  ra, 

thời làm những loài mãng xà, bò cạp, không khi nào siêu thoát được vậy. 

Xưa có  hai ông thầy đồng tu  hành  một ông  làm phước còn  một ông ưa 

sân,  ông  thầy  làm  phước  thường  răn  nhắc,  mà  ông  sân  kia  chẳng  nghe  lời. 

Sau ông hay sân ấy chết đi. 

Còn ông răn  nhắc  một bữa quá  giang  ghe  hành khách đi qua đất Giang 

Thượng,  nơi  cung  đình  ông  Thần  trong  miếu  kia  rất  linh  hiển  và  nói  tiếng 

người được. Khách  lên bờ tế Thần. Thần  bảo khách rằng Ông thầy đồng  đi 

dưới ghe của nhà ngươi kia. Nên mời ông đến ra mắt ta. Ông thầy kia đến ra 

mắt, thì Thần mới nói rằng Ta là ông thầy đồng tu hành với ông, nhưng vì ta 

hay sân giận, nên nay bị đọa làm Thần ở miếu này. 

Ông  thầy  kia  muốn  thấy  hình  Thần,  nhưng  mà  Thần  nép  lánh  không 

chịu, đến nỗi đôi ba phen ông thầy kia muốn thấy, túng thế Thần nọ mới bày 

một  khúc  hình  rắn.  Thần  lại  bảo  rằng  Có  người  cúng  cho  ta  mười  cây  lụa, 

vậy ông nên vì ta, bàn làm việc siêu độ, rồi ông qua đất Hồng Châu, lên trên 

non  phía  Tây  thì  thấy  ta.  Ông  thầy  y  lời  nói,  quả  nhiên  đến  trên  non  phía 

Tây, thấy một con rắn mãng xà nằm chết, thân dài hai ba dặm. Than ôi! Quả 

báo sân hận như thế. 

Vả người có một tâm rỗng sáng vắng lặng như nước trong mát nhưng bị 

một niệm sân giận nổi lên, thời khác nào cầm vật nhơ uế quăng vào, làm hư 

nước  trong  mát  lắm  vậy.  Nếu  khởi  một  tâm  từ bi,  thời  cũng  như để  hương 

chiên đàn trong ấy, giúp cho nước kia được thêm mát mẻ cũng lắm vậy. 

Nước kia tánh  vốn  yên  lặng  mà  gió càng thổi  mạnh sóng càng sôi trào. 

Gió sân giận không thổi nữa thì sóng lòng tất nhiên phải yên, mà nước lòng 

trở  lại  tánh  lặng  lẽ.  Như thế  thì  sự  an  vui  chắc  chắn  vĩnh  viễn  chính  ở  nơi 

lòng ta mà ta không tự thấy. 

Than ôi! Người  nhọc  gì  mà chẳng  làm  việc từ bi để tu  về  Tây phương. 

Lại sân hận mà phải đọa làm Thần há chẳng lầm lắm ư. 

---o0o--- 

 KHUYẾN QUÂN TRUNG NHÂN 

Phải  nghĩ  rằng  Chúng  ta  chịu  ơn  quốc  gia  nuôi  dưỡng,  tiền  lương,  lụa 

vải mỗi tháng, đều nhờ sức của dân nhọc nhằn mà đặng. Chúng ta sở dĩ ngày 

ăn  no  đủ, áo  mặc ấm  mát. Trước đặng dâng cấp cha  mẹ  già, sau đặng  nuôi 

dưỡng  vợ  con,  dầu  là  ơn  của  quốc  gia,  dầu  là  sức  của  sinh  dân,  lúc  không 

giặc giã cũng phải sửa sang đồ binh khí, tập luyện kỵ xa, dấy oai binh trận, 

binh  quyền  tướng  dũng  khiến  nước  ngoài  khá  sợ,  tiêu  giặc  loạn  trước  khi 

chưa móng. Cầu cho quốc gia an thạnh, sinh dân an ổn. 

Mỗi ngày thầm niệm nghìn tiếng danh hiệu Phật A Di Đà, nguyện trong 

chỗ  minh  minh,  giúp  cho  khí  lực  thân  mình  mạnh  mẽ,  có  giặc  nạn  ra  sức 

chống  ngăn,  tuy  liều  mình  mà  không  đoái,  lúc  không  giặc  nạn  thời  canh 

phòng  nghiêm  ngặt,  chẳng  phải  tham  công  danh  mà  xử  hiếp  giết  oan.  Cầu 

cho quốc gia thường an, sinh dân thường vui vẻ mà thôi. Ấy là tâm Bồ Tát ra 

làm hạnh tướng quân. 

Lại  hay  đem  pháp  này  dạy  người  và  khuyên  người  thay  nhau  khuyến 

hóa. Như vậy thì thiện nghiệp thuần thục, phước lộc càng thêm, thân đời sau 

cũng được sinh về Tịnh độ, sinh lên phẩm thượng của bậc trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN ÁC KHẨU GIẢ 

Thân,  Khẩu,  Ý  là  ba  nghiệp,  trong  kinh  tạng  nói  Quả  báo  phần  nhiều 

nhân nơi khẩu nghiệp, vì là khẩu nghiệp dễ phát ra vậy. 

Kinh  Báo  Ân  nói  Xưa  có  người  giận  bà  mẹ  đem  cơm  đến  trễ,  bèn  nói 

rằng  Ta  sinh  trong  bụng  mẹ  chẳng  bằng  sinh  trong  bụng  con  lừa,  sau  mắc 

quả báo đầu thai trong bụng con lừa. 

Lại có  người  nữa, do  mẹ đem cơm cho,  nếu không  vừa  ý  thời  nói rằng 

Mẹ ta cho ta ăn, chẳng bằng cho chó. Sau rồi mắc báo sinh làm con chó. 

Đây là quả báo của khẩu nghiệp cả. Nên có câu “Ác khẩu giả, nãi ác nợ 

chi khẩu, vi ngôn ngữ bất ôn hòa nhi”. Nghĩa là Ác khẩu đó, là lời thịnh nộ 

hung ác, chính là lời nói không ôn hòa vậy. 

Người đời ít ai biết lý đây, bèn cho lời miệng ác, lời nhơ là thường. 

Vậy tôi (Vương Nhựt Hưu) kính khuyên người đời gắng giữ gìn việc ấy, 

thường niệm Phật A Di Đà để súc rửa sự nhơ nhớp của khẩu nghiệp. 

Nghe  người  miệng  ác,  lời  nhơ,  cũng  thường  niệm  danh  hiệu  đây,  đặng 

rửa  sạch  cái  nhơ  nhớp  của  lỗ  tai.  Nguyện  đem  thiện  nghiệp  niệm  Phật  đời 

nay,  rửa  sạch  cái  nhơ  nhớp  nhiều  kiếp  đến  nay.  Được  như  vậy  thì  thiện 

nghiệp ngày thuần thục, ác nghiệp ngày tiêu vong. 

Lại  hay  đem  pháp  niệm  dạy  người,  và  khiến  người  thay  nhau  khuyến 

hóa, thì tai nạn khá tiêu phước lộc hằng được mãi mãi, và thân đời sau cũng 

được về Tịnh độ, sinh lên phẩm thượng của bậc trung vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN LÃO NHÂN 

Người đến tuổi già, tấc bóng quang âm có chừng, lại không đường trước 

khá tới, chính nên tu hành, thiệt đáng tu hành, vì sao thấy đặng chính nên tu 

hành ? Người sinh ở đời đặng nhiều một ngày gây nhiều tội một ngày, tính 

đến sáu bảy, mươi tuổi, tội lỗi thật chứa bằng non. 

Xưa ông Bá Ngọc tuổi đời năm mươi mà biết cái lỗi năm bốn mươi chín. 

Huống  chi  những  kẻ  không  bằng  ông  Bá  Ngọc  thì  ai  mà  khỏi  lỗi.  Thử  ở 

trong đó hồi đầu tưởng xem, đâu chẳng hổ thẹn, đâu chẳng kinh sợ ? 

Ta  cả  ngày  dầm  bùn  lội  nước  đều  vì  con  cháu,  song  đến  khi  hạ  trường 

đầu (hấp hối) dù con thảo cháu thuận có thay thế cái chết cho ta đặng không 

? Và có thể, sau khi ta chết rồi chịu tội thế đặng không ? 

Hay là chỉ trơ trọi một  mình, đến chỗ vua Diêm La, mặc dầu ngài phán 

đoán. Chi bằng  lúc ta còn sống  một ngày,  một  ngày ta niệm  Phật  A Di Đà, 

như  vậy  đem  theo  đặng,  như  thế  nhờ  cậy  đặng,  có  cái  đó  thấy  đặng  chính 

nên tu hành. 

Thế nào mới thật chánh đáng tu hành ? 

Nghĩa  là  Khi  còn  đang  tuổi  trẻ  mạnh  khỏe,  ai  ai  cũng  lo  kinh  dinh  sự 

nghiệp.  Hoặc  người  cầu  vị  quan,  hoặc  người  lo  gia  tài,  hoặc  người  buông 

lung tửu sắc, hoặc người làm thi văn, hoặc người mua danh tiếng, chỉ lo đua 

bơi đi tới, không nghĩ lúc sau. 

Đến khi sương pha  mái đầu,  tuổi  già  xâm  xâm  áp  đến, con đường chết 

gần kề, chỉ một mực giam hãm trong ngục lửa. 

Dù  cho  chẳng  bỏ,  mặc  dầu  thiệt  người  ham  muốn  sự  đời,  nhưng  đến 

chừng  giờ  đó,  tâm  niệm  tự  nhiên  thôi  hết.  Tâm  niệm  đã  thôi  hết,  thì  niệm 

Phật liền tự chuyên nhất. 

Trở  mắt  thấy  cơn  vô  thường  thì  sự  niệm  Phật  tự  nhiên  hăng  hái.  Sánh 

với tuổi trẻ tu hành, dường như việc ấy không hơn phân nửa, có cái đó thấy 

đặng thiệt đáng tu hành. 

---o0o--- 

 KHUYẾN ĐỒNG NAM 

Nhà người sinh con trai, 7 tuổi đã cho vào trường đọc sách. Số là muốn 

cho con hiểu biết chữ nghĩa, lớn khôn làm nên. Tâm cha mẹ ai ai chẳng như 

vậy. 

Đâu  có  biết  đời  người  khó  giữ,  ít  người  đặng  sống  đến  tuổi  cao,  hoặc 

mắc oan gia, đến nỗi chết yểu, hoặc đứa con cùng cha mẹ, có oan nghiệp đời 

trước, nay gá sinh trong nhà đó não hại cha mẹ phá hoại gia sản. 

Tôi (Vương Nhựt Hưu) kính khuyên ai là người cha mẹ, khi đứa con trẻ 

mới  vừa  biết  nói,  liền  dạy  nó  mỗi  ngày  niệm  bốn  hiệu  Thánh  Tây  phương 

(Di Đà, Quan Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh) mỗi hiệu  mười tiếng, niệm bài kệ 

đức Đại Từ Bồ Tát một biến, và tụng lời chú chân ngôn Tịnh độ, chú này chỉ 

có năm mươi chín chữ, rất dễ tụng trì. 

Nếu  ngày  tụng  đặng  500  biến,  hoặc  nghìn  biến,  không  hạn  một  năm, 

cùng hai năm cũng có thể đủ ba mươi muôn biến. 

Nghĩa  là Từ sáu tuổi bắt đầu tụng đến  bảy tuổi  là rồi không  ngăn  gì sự 

vào trường đọc sách. 

Dù đứa con ấy đời này không có oan ác với cha mẹ, nhưng tụng chú này 

cũng là bậc đại thiện đó, ắt được tiêu tai tăng phước, bằng như hoặc có oan 

gia đời trước, nay nhờ trì tụng chú này, cũng được giải oan trừ nghiệp, chẳng 

cũng thiện ư ? 

Nếu không tin lời này, đến chừng đó ăn năn cũng vô ích, nên đức Khổng 

Tử nói câu “Bất viết như chi hà, như chi hà giả, vị như chi hà, dã dĩ”. Nghĩa 

là  Không  biết  nói  làm  sao,  không  biết  làm  sao  đó,  ta  cũng  không  biết  làm 

sao nói cho được, thôi vậy. 

---o0o--- 

 KHUYẾN THẤT NỮ 

Ta  (Vương  Nhựt  Hưu)  thấy  những  người  phụ  nữ  phần  nhiều  nhân  khi 

sinh đẻ, mà đến nỗi bệnh nhiều, hoặc có khi hoạnh sinh nghịch sản làm cho 

thân mẹ phải tiêu vong. Đây chính là bà mẹ cùng với đứa con sinh kia, đời 

trước có mắc nợ oan gia, nên bây giờ có oan báo như thế. 

Cứ trong kinh tạng nói Muốn dứt tất cả cội gốc nghiệp chướng và được 

vãng  sinh  về  cõi  Tịnh  độ  thì  phải  tụng  lời  chú  chân  ngôn  này.  Nghĩa  là 

Người  đọc  tụng  chú  này,  Đức  Phật  A  Di  Đà  thường  đứng  trước  đầu  người 

ấy, không cho oan gia làm hại. 

Hiện đời an ổn, khi mạng chung tự tại vãng sinh, nếu người nào tụng đủ 

hai mươi muôn biến thì hột giống Bồ đề mộng sinh. Tụng ba mươi vạn biến 

thì quyết định trước mặt thấy Phật A Di Đà. 

Tôi (Vương Nhựt Hưu) kính khuyên những người khi còn làm con gái ở 

bên  thân  cha  mẹ,  lúc  rảnh  rang  ít  việc,  nên  mỗi  ngày  tụng  bốn  hiệu  Thánh 

Tây phương, mỗi hiệu mười tiếng như trên đã nói và, tụng bài kệ đức Đại Từ 

Bồ Tát  một biến. Ngoài  ra  mỗi  ngày tụng  lời chú chân  ngôn  này 500 biến, 

hoặc nghìn biến. Một năm không đủ thì hai năm, thì cũng có thể đủ ba mươi 

muôn biến. 

Hay  khiến  trọn  đời  khỏi  mắc  nạn  hoạnh  sinh  nghịch  tử.  Bằng  cha  mẹ 

nếu để con gái buông lung chơi đùa lơ lỉnh, hoặc không tin lời đây một mai 

oan trái gặp nhau, thời mắc hại lớn, bấy giờ ăn năn cũng không kịp. 

Dù cho đứa con gái kia đời này không oan gia ở bên thân cha mẹ, trước 

tụng  lời  chân  ngôn  này  ba  mươi  muôn  biến.  Trồng  căn  lành  lớn  ấy,  làm 

duyên lành lớn ấy, có nào chẳng đặng. Đối ân ái đây, thật là thậm thiện  mà 

phước cũng lớn đó vậy. 

Vậy những người thiếu nữ nghe đến bài này khá chẳng gắng sức trì tụng 

ư ? 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

QUYỂN SÁU HẾT 

---o0o--- 

QUYỂN BẢY - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI 

Người tham thiền phần nhiều không tin Tịnh độ, nói tu Tịnh độ là chấp 

tướng. Muốn chỉ ngay tâm người thấy tánh thành Phật mà thôi. 

Lời  ấy  rất  hay,  nhưng  không  dễ  gì  được,  trở  thành  tệ  đó  lắm  vậy.  Nên 

nay  tôi   (Vương  Nhựt  Hưu)   giảng  rõ  cái  tệ  của  người  tham  thiền  và  dẫn  sự 

tích  làm  pháp  chứng,  cho  các  người  tu  hành,  không  biết  chỗ  cốt  yếu  của 

Tịnh độ, cũng xin giảng nói luôn đây, cho nên quyển này gọi là quyển “CHỈ 

MÊ QUY YẾU”. 

---o0o--- 

 ĐỜI TỐNG ÔNG THANH THẢO ĐƯỜNG THÂN ĐỜI SAU CỦA 

 ÔNG, LÀ ÔNG TĂNG LỖ CÔNG 

Triều  nhà  Tống,  có  ông  Thanh  Thảo  Đường.  Lúc  ông  còn  sống  tuổi 

ngoài chín  mươi, có  người đàn bà  nhà  họ  Tăng, thường tới  lui trai cúng  và 

bố thí  y,  vật cho  Hòa thượng. Hòa thượng Thanh Thảo Đường cảm ơn kia, 

bèn nói Lão tăng này sẽ làm con trai cho phu nhân. 

Ngày qua tháng lại Xuân mãn Thu sang, một hôm người đàn bà ấy sinh 

đặng  đứa  con  trai,  nhớ  lại  lời  trước  kia,  liền  sai  người  đến  thăm  ông  Thảo 

Đường  thì  ông  ấy  đã  tọa  hóa  rồi  vậy.  Đứa  con  trai  bà  sinh  kia  bèn  đặt  tên 

Tăng Lỗ Công vậy. 

Do đời trước Lỗ Công làm ông thầy, từng tu phước, tu huệ, nên nay tuy 

rằng  tuổi  nhỏ  mà  thi  đỗ  khoa  cao,  sau  làm  quan  đến  chức  Tể  tướng,  thấy 

trong thế tục xem đó không ai hơn vậy. 

Song tuy như vậy nhưng đó cũng là một sự sai lầm. Vì sao ? Vì trong thế 

cuộc  phú  quý  này  không  lâu  dài,  hưởng  hết  phước  thì  là  không.  Lại  phải 

theo  nghiệp  duyên  mà  đi  luân  hồi  không  có  khi  nào  dứt.  Chẳng  bằng  niệm 

Phật sinh  ngay  về Tây phương, thấy Phật  dứt sinh tử là việc  lớn, rồi trở  lại 

làm Tể tướng cũng không muộn gì. 

Cho  nên tuy  vào trong  thai bào thọ sinh,  nhưng  mà  một tánh  linh  mình 

đây  không  muội.  Sở  dĩ  tuy  ở  trong  cảnh  giới  luân  hồi,  đã  không  chịu  luân 

hồi, mà tới lui trong đường sinh tử vẫn được tự như vậy. Nay chưa đặng dứt 

sinh tử, bèn bo bo nhớ ơn nghĩa, vì người làm con, thời không khỏi tâm thân 

ái hằng ở luân hồi, thật là thất kế lắm vậy. 

---o0o--- 

 GIỚI THIỀN SƯ HẬU THÂN ĐÔNG PHA 

Chùa Ngũ Tổ ngài Giới Thiền sư, là thân đời trước ông Đông Pha, việc 

ứng  nghiệm  chẳng  phải  một.  Do  đời  trước  của  ông  tu  hành,  nên  đời  nay 

được thông minh hơn người. Do vì tánh ưa quen năm món độc  (ngũ dục lạc) 

chứa  trừ,  nên  đời  nay,  ý  hay  diệu  lời  thi  thơ,  ngoài  chịu  sự  đày  trách   (trấn 

 nhậm xứ ngoài sáu năm). Đây cũng là một sự lầm to vậy. 

Nếu đời trước làm ông thầy tham thiền mà gồm tu Tây phương nữa, thời 

ắt đặng sinh Tịnh độ  thành tựu đại phước  đại  huệ đâu còn sinh  lại cõi  này, 

chịu nhiều khổ não ư ? 

Song nghe ông Đông Pha một hôm đi trấn nhậm phía Nam có mang theo 

một  bức  tượng  Phật  A  Di  Đà.  Người  hỏi  cớ  chi  vậy  ?  Ông  đáp  Bức  tượng 

này là việc công cứ của ta sinh Tây phương vậy. 

Nếu quả như thế, thời ông Đông Pha đến đây mới là đắc kế, đó cũng là 

thiện  căn  gieo  trồng  đời  trước,  nên  nay  sáng  ngỏ  hơn  người,  và  mới  ngộ 

được lý này cớ vậy. 

Ta   (Vương  Nhựt  Hưu)   nghe  ông  Lỗ  Trực,  đời  trước  làm  người  đàn  bà 

tụng  kinh  Pháp  Hoa.  Do  công  đức  tụng  kinh,  nên  đời  nay  thông  minh  có 

chức quan. Đây cũng là theo nghiệp duyên mà đến cõi này vậy. 

Nếu sinh về Tây phương thì đâu có như vậy mà thôi ư! 

---o0o--- 

 TRIẾT LÃO HẬU THÂN ĐA ƯU KHỔ 

Có  ông  Triết  Lão  thiền  sư,  trụ  trì  chùa  Đại  Sát  đất  Kinh  sư,  bốn  mươi 

năm không  ngủ,  ngồi  thiền định khổ  như thế.  Khi qua đời cũng  ngồi  và thị 

tịch, sau khi đem áo bằng giấy thiêu đốt, ra ngọc Xá lợi. Có ông quan trong 

triều đem 30 ngàn mua một cái áo giấy ấy. Vì áo kia có Xá Lợi cớ vậy. 

Ôi!  Sự  hiệu  nghiệm  tham  thiền  của  ông  đã  như  thế,  nếu  ông  tu  Tây 

phương, thì chắc được bậc bất thối chuyển địa Bồ Tát, đường sinh tử vẫn tự 

như. Rồi trở lại thế giới này tế độ chúng sinh, có chi chẳng đặng. Vì không 

biết tu pháp này, nên mới sinh trong nhà đại phú quý, một đời chịu nhiều sự 

ưu khổ khá thương vậy ư. Dẫu cho hưởng đại phú quý, rốt cuộc có khi hết, y 

cựu luân hồi. 

Hoặc có người hỏi Sự tu hành tinh tấn của ông Triết Lão như thế, vì lẽ gì 

mà đời nay phải chịu nhiều sự ưu khổ vậy ? 

Ông Vương Nhựt Hưu đáp Đức Phật có nói 

Dã linh bá thiên kiếp 

Sở tác nghiệp bất vong 

Nhân duyên hội ngộ thời 

Quả báo hườn tự thọ 

Nghĩa là  

 Dù cho trăm ngàn kiếp 

 Chỗ tạo nghiệp không mất 

 Khi nhân duyên gặp gỡ 

 Quả báo lại mình chịu.  

Ngài Vĩnh Gia đại sư cũng nói Dứt sinh tử thời nghiệp chướng xưa nay 

không, bằng chưa dứt lẽ phải thường nợ trước. Do ông Triết Lão, chưa từng 

dứt được sinh tử là việc lớn, đời nay tuy sinh trong nhà đại phú quý, chính là 

tâm nguyện của ông đời trước vậy, cho nên phải chịu nhiều điều ưu khổ, đó 

chính là lúc nhân duyên gặp gỡ, và phải trả nợ đời trước tới nghìn trăm đời 

lận. 

Nếu ông sinh Tây phương, thời nợ trước chẳng cần trả vậy. Vì sao ? Vì 

sinh tử tự như, cho nên tuy vào trong tất cả cõi sinh tử chúng sinh, làm việc 

tế độ to tát. Nhưng  mà  một chân tánh của ta không  hề  mê  muội, được siêu 

thoát ngoài ba cõi, đâu còn phải trả nợ đời trước ư. 

Vả luận ông Triết  Lão tu  hành  tinh  tấn, còn  không  thể siêu thoát  ngoài 

ba cõi, đâu chẳng phải ba cõi quá cao, biển khổ kia quá rộng, lượng sóng ba 

đào kia quá gấp, cho nên không dễ gì siêu thoát được. 

Tu Tây phương mà được siêu thoát ngoài ba cõi là nhờ sức Phật vậy. Đã 

có  sức  Phật  hộ  trì  mà  không  nương  tựa,  khác  nào  người  bần  cùng  đói  rét, 

thấy bậc giàu sang mà không nương cậy. 

Nhựt Hưu này thương lắm. 

---o0o--- 

 CỔ LÃO HẬU THÂN ĐAM   PHÚ QUÝ 

Có ông  Huệ Cổ trưởng  lão, trước trụ trì chùa  Thái  Bình đất  Thư Châu, 

sau qua ở chùa Đại Sát đất Triết Đông, cũng là hàng tôn túc trong sơn  môn 

vậy. 

Sau khi chết đầu sinh trong nhà Tể tướng, tuy tuổi nhỏ mà đỗ khoa cao, 

đời rất  là  vinh  hiển. Song đây cũng  là  một sự  thất  kế rất  lớn. Vì sao  ? Đời 


trước trai giới, đời nay ăn thịt, ắt nói sự ăn thịt là ngon a ? Đời trước thanh tu 

đời nay gần sắc dục, ắt nói sự sắc dục là đẹp nhỉ ? Đời trước thiền định, đời 

nay hưởng phú quý ắt cho phú quý là phải sao ? Ví như voi lớn sa lầy, bước 

một bước càng lún sâu một bước, khốn sao mà khốn thế! 

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  Tai  nghe  và  tiếng  nghe  hết,  cái  nghe  hết  cũng 

không trụ. Tâm giác và cảnh bị giác không, tánh giác không đã viên mãn. 

Nghĩa  là  Sự bị  nghe  tột  rồi,  tâm  nghe  tột  cũng  không  trụ,  cho  nên  nói, 

tuy hưởng sự khoái lạc trong đời, khác nào cái không trụ nói trên. Cái không 

trụ trước, đã không trụ thời là quá khứ. Quá khứ thì không được lâu vậy. 

Lại có tâm năng giác và cảnh trần bị giác, thì rốt cuộc cũng quy về nơi 

không. Không thời là chẳng thật vậy. Thiệt đặng nơi đây, không mà giác đó, 

thời tánh chân giác cực viên, mà không còn sa đọa vậy. 

Giả sử ông Cổ Lão mà ngộ đặng lý này  (chân giác)  thì quyết không sinh 

trong nhà Tể tướng. 

Dầu chưa đặng tỏ ngộ chân tánh, vả tu Tây phương mau thoát khỏi luân 

hồi cung đặng vậy. 

Kinh Lăng Nghiêm nói Người tu hành trong thế gian như lóng nước đục. 

Lóng  đó  tuy  trong,  nhưng  chưa  gạn  bỏ  cặn  đục,  khuấy  đó  đục  lại,  là  nghĩa 

nói ông Cổ Lão vậy. 

Bằng  sinh  Tây  phương  thấy  Phật  đắc  đạo,  trở  lại  sinh  thế  giới  này,  thì 

cũng như gạn bỏ cặn đục, thuần đặng một thứ nước trong, mặc dầu khuấy đó 

cũng  không  đục  nữa,  vậy  cho  nên  dù  là  hàng  tôn  túc,  mà  chưa  ngộ  được 

nhân tánh, thời cũng chẳng khá chẳng tu  Tây phương. Xem sự tích ông Cổ 

Lão này cũng đủ làm gương cho lớp sau vậy. 

---o0o--- 

 TÂY PHƯƠNG NHƯ HIỆN THỌ QUAN 

Ví  như  người  có  chức  quan  nhỏ  mà  không  chịu,  ắt  muốn  tu  học  làm 

quan to  (trạng nguyên)  chí kia vẫn tốt vậy. Song chức Trạng nguyên không 

thể  chắc  đặng,  vẫn  không  bằng  lãnh  liền  chức  quan  nhỏ,  một  mặt  tu  học, 

bằng thi đậu chức quan to thời như trên gấm thêu hoa. Bằng chẳng đặng đó, 

cũng không mất phần làm quan. 

Người  tu  Tây  phương  dụ  như  người  lãnh  liền  chức  quan  nhỏ  vậy.  Một 

mặt tu học là dụ cả tu Tây phương, gồm tu pháp tham thiền nữa vậy. Chẳng 

đặng  chức  quan  to  là  dụ  kẻ  tham  thiền  chưa  tỏ  ngộ  vậy.  Không  mất  kia, 

người làm quan là dụ chóng khỏi luân hồi, hưởng sự khoái lạc lớn vậy. 

Đã sinh Tây phương, thấy Phật nghe Pháp, đâu có lý nào không đại ngộ 

ư. Cho nên cái thuyết Tây phương không nên bỏ vậy. 

---o0o--- 

 BA BỒ TÁT TU ĐÂU SUẤT 

Trong bộ Thập Luận Nghi của ngài Trí Giả có dẫn sự tích ba vị Bồ Tát 

tu pháp niệm Phật cầu sinh về cung trời Đâu Suất. 

1 - Vị tên Vô Trước     

2 - Vị tên Thế Thân 

3 - Vị tên Sư Tử Giác     

Ba vị Bồ Tát đây, giao ước với nhau rằng Trong ba người chúng ta, hễ ai 

sinh về Đâu Suất trước thấy Phật Di Lặc rồi, lập tức trở về báo tin cho biết. 

Khi  đó  vị Sư Tử Giác chết  trước  vài  năm không  nghe  tin tức. Kế  vị  Thế 

Thân  tịch, ba  năm  mới  về  báo  tin  nói  rằng  Tôi  sinh  về  Đâu  Suất,  lễ  Phật  Di 

Lặc, nghe Ngài thuyết pháp, mới được một ngày, lật đật trở về báo tin cho hay 

đây. Lạ thay cõi trời Đâu Suất một ngày, mà ở cõi nhân gian ba năm vậy. 

Vị Vô Trước hỏi Còn ngài Sư Tử Giác thế nào ? 

Thế Thân đáp Sinh ngoại viện Đâu Suất đắm trước nhạc trời, tức không 

thấy được Phật. 

Vả chăng ba vị  Bồ Tát, tu  về Đâu Suất, còn có tham trước không được 

thấy Phật, ấy là cội gốc luân hồi. Cho nên biết rằng Đâu Suất khó tu và có sa 

đọa, không bằng Tây phương dễ tu, mà không sa đọa vậy. 

Ngài  Trí  Giả  lại  nói  Có  người  thấy  Phật  Thích  Ca  mà  không  đắc  đạo, 

còn người tu Tây phương thấy Phật A Di Đà, không có một ai mà không đắc 

đạo.  Thế  thì  đủ  biết  rằng  Đức  Phật  Thích  Ca,  cùng  Phật  A  Di  Đà,  nguyện 

lực, công đức, oai thần kia, lớn nhỏ vẫn không đồng vậy. 

Cho nên đức Đại Từ Bồ Tát nói rằng Mười phương ba đời Phật A Di Đà 

là  thứ  nhất.  Niệm  danh  hiệu  Ngài,  tiêu  tất  cả  tội  liền  đặng  sinh  Tịnh  độ  là 

phải vậy. 

---o0o--- 

 PHÁP HOA NI HẬU THÂN TÁC QUAN KỶ 

Ông  Âu  Dương  tên  Vĩnh  Thúc  làm  chức  Tri  huyện  đất  Vĩnh  Châu,  có 

một con hát nhà quan trong miệng thường bay hơi thơm hoa sen. Khi ấy có 

ông  Tăng  biết  túc  mạng  của  cô  mà  rằng  Cô  này  đời  trước  làm  cô  ni  tụng 

kinh Pháp Hoa mười năm, vì một niệm tưởng lầm, bèn đến nỗi như thế này. 

Ông Tăng lại hỏi Vậy cô có nhớ tụng Kinh Pháp Hoa không ? 

Đáp rằng Từ khi thất thân đến nay có rảnh đâu mà tụng. 

Ông  Tăng  lấy  bộ  Kinh  Pháp  Hoa  đưa  cho  thì  cô  đọc  tụng  như  nước 

chảy, lấy kinh khác đưa cho, thời cô đọc không đặng. Do đây mà biết lời nói 

của ông Tăng đáng tin vậy. 

Giả sử, cô ni này biết tu pháp môn Tây phương thì thượng phẩm thượng 

sinh chắc đặng vậy. Vì không biết nên phải sa đọa đến nỗi làm con hát khá 

chẳng  thương  ư!  Do  đây  mà  biết,  hay  đem  pháp  môn  Tây  phương  này  dạy 

người tu tập, công cứu giúp kia rất lớn vậy, phước đức há dễ lường ư ? 

---o0o--- 

 PHẦN TỰ LUẬN 

Từ lúc mới sinh cho đến khi xuống mồ, chúng ta chơi vơi như những cái 

bóng  đi  tìm  chân  lý,  mà  chúng  ta  tin  rằng  có.  Vừa  sinh  ra  đời  chúng  ta  đã 

khóc và cũng còn khóc nữa khi ta phải lìa đời. Bị thúc đẩy bởi một sức mạnh 

vô hình, chúng ta chen vai thích cánh trên đời để làm những cử chỉ hời hợt. 

Thế nên Phật dạy 

Trên bước đường tìm lẽ thật, các ngươi chỉ tin cái gì mà chính các ngươi 

tự  mình  sau  khi  suy  luận,  nhận  là  đúng,  là  hợp  với  lẽ  phải,  không  trái  với 

lòng mình, và ăn khớp với hoàn cảnh hiện tại. Sử sách, thánh hiền không đủ 

bảo đảm nếu chính lòng mình không cho, hoặc chưa cho là đúng. 

Ngay đối với giáo lý của Phật cũng thế, cốt là các ngươi cố gắng tìm tòi 

mãi  mãi,  và  một  ngày  mai  kia,  nếu  các  ngươi  vỡ  lẽ  thêm  ra,  nhận  thấu  có 

điều gì đúng hơn, thì đừng ngại ngùng mà không dứt bỏ, những gì mà hôm 

nay các ngươi đã tin. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

QUYỂN BẢY HẾT 

---o0o--- 

QUYỂN TÁM - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI 

Thế  giới  Cực  Lạc,  tuy  cách  cõi  này  tới  trăm  vạn  thế  giới.  Luận  về  sự 

tích, thời không xiết kể sự xa. Song nói về Huệ tánh của Phật, vì trùm cả hư 

không  thế  giới,  không  chỗ  nào  không  có  cho  nên  tất  cả  chúng  sinh  ý,  tư 

tưởng, hành vi cử động, đều là ở trong tánh Phật cả. Nên người chí tâm khẩn 

thiết, không có một việc nào  mà chẳng ứng nghiệm, cho nên quyển này đặt 

là quyển “HIỆN THẾ CẢM ỨNG”. 

---o0o--- 

 KIẾN SÁT SINH NIỆM PHẬT ĐẮC PHƯỚC 

Trong bộ Quan Âm cảm ứng có chép rằng Đất Nhiêu Châu người trong 

số  lính  là  người  Trịnh  Lân,  chết  hồi  đến  âm  phủ,  Diêm  Vương  chiếu  bộ 

nghiệm tra, do bắt  lầm  lại tha  về. Vua Diêm Vương bảo  rằng Ngươi trở  về 

nhân gian gắng sức làm lành, thấy ai sát sinh, ngươi phải niệm Phật A Di Đà 

cùng  Quan  Thế  Âm  Bồ  tát,  con  vật  kia  đặng  đầu  thai,  ngươi  cũng  đặng 

phước lớn, và cũng một phần giúp cho ta khỏi mất công trị người ác. Do đây 

suy xét đủ thấy người niệm Phật A Di Đà đã siêu độ được vong giả lại được 

tăng  thêm  phước  thọ,  chẳng  những  thế  thân  sau  lại  đặng  sinh  Tây  phương 

vậy. 

---o0o--- 

 ÔNG TRẦN KHÍ NIỆM PHẬT TRỪ QUỶ 

Ông  Vương  Nhựt  Hưu  nói  Ông  Trần  Khí  ở  đất  Vọng  Giang  là  người 

đồng  quận  với  ta,  thường  giết  oan  mạng  người.  Sau  thấy  quỷ  hiện.  Khí  sợ 

hãi,  lật  đật  niệm  Phật  A  Di  Đà,  quỷ  không  dám  gần.  Trần  Khí  niệm  Phật 

không thôi, quỷ bèn không hiện. Sau thường niệm Phật, lúc lâm chung ngồi 

mà quá vãng. 

Sau nửa năm, dựa nhập đứa cháu gái tên Diệu Quang trong nhà, nói rằng 

Ta nhờ niệm Phật A Di Đà, đã sinh về thế giới Cực Lạc, cử động nói năng y 

như lúc còn sống, bà con kẻ quen biết đều đến viếng thăm cả hai ba ngày. 

Người trong gia quyến nói Tiếc vì lúc nó còn sống, không vẽ được chân 

dung của nó để thờ cúng. Trần Khí nghe nói, liền hiện nguyên hình như lúc 

còn  sống,  nhưng  cái  nét  mặt  có  phần  tươi  trẻ  hơn.  Bởi  người  sinh  Tây 

phương  sống  hoài  không  chết,  tóc  đầu  người  ấy  giống  như  tóc  Phật,  số  là 

người ấy đã gần thành Phật vậy. 

Sự tích này do kẻ sĩ nhân ở đất Vọng Giang là ông Châu Hiến Thúc, vì 

ta thuật lại. 

---o0o--- 

 TRƯU TÂN VƯƠNG NIỆM PHẬT MỘNG GIÁC 

Ông Vương Nhựt Hưu nói Ta từng khuyên kẻ sĩ nhân đất Trấn Giang, là 

ông Trưu Tân Vương, thuyết tu Tây phương. 

Ta nói Nếu không rảnh rang, thì cứ mỗi bữa sớm mai chắp tay quay mặt 

về hướng Tây, niệm Nam Mô A Di Đà Phật mười biến cũng đặng. 

Tân  Vương  tin  đó,  một  hôm  nọ  nằm  chiêm  bao,  thấy  cùng  với  một  sĩ 

nhân,  đang  dẫn  ông  đi  đến  pháp  trường.  Tân  Vương  trong  cơn  sợ  hãi,  liền 

niệm Phật A Di Đà đến mười tiếng, bèn thức dậy. 

Đâu chẳng phải là Phật dùng đây, làm cho người kia tín tâm kiên cố ư. 

---o0o--- 

 TRƯƠNG KẾ TỔ NIỆM PHẬT CẦU SIÊU VONG 

Ông  Vương  Nhựt  Hưu  nói  Ta  từng  cùng  kẻ  sĩ  nhân  đất  Trấn  Giang  là 

ông Trương Kế Tổ, nói việc Tây phương. Kế Tổ tin đó, bà nhũ mẫu của ông 

chết, ông thường vì niệm Phật A Di Đà cầu siêu. 

Một hôm ông nằm chiêm bao thấy nhũ mẫu ông về, mượn y Bạch Điệp 

mặc, đến tạ ơn Kế Tổ mà từ biệt đi về Tây phương. 

Xem đây nên biết phép niệm Phật cầu siêu vong giả thật rất linh vậy. 

---o0o--- 

 LƯU HUỆ TRỌNG NIỆM PHẬT AN GIẤC 

Ông  Vương  Nhựt  Hưu  nói  Ông  Lưu  Huệ  Trọng  là  bạn  tri  thức  ta  ngày 

trước,  người  làng  Trường  Hưng  quận  Hồ  Châu.  Do  mỗi  hôm  nằm  mộng 

thường sợ sệt, ta khuyên niệm Phật A Di Đà. 

Huệ  Trọng  chí  thành  cao  tiếng  niệm  108  biến,  đêm  đó  bèn  ngủ  yên. 

Ngày  sau  cũng  niệm  như  ngày  trước,  từ  đây  đều  đặng  ngủ  yên.  Do  đây  ta 

thấy Phật lực rộng lớn không chỗ nào mà Ngài không che chở. 

Sự  tích  này  ta  đã  kể  bày  quyển  trước  nơi  bài  niệm  Phật  “An  tịnh  hình 

thân” rồi vậy. 

---o0o--- 

 BÀ NGUYỄN TẨU NIỆM PHẬT MẮT SÁNG 

Ông Vương Nhựt Hưu nói Có bà Nguyễn Niệm Tam Tẩu ở tỉnh Điền Trang, 

huyện Hoài Ninh đồng quận với ta, đau hai con mắt gần mù, thường niệm Phật 

A Di Đà và cặp mắt bà đặng sáng lại. 

Sự tích này chính ta được thấy đó. 

---o0o--- 

 VUA DIÊM VƯƠNG KHUYÊN TƯƠNG BÀ NIỆM PHẬT 

Đất Trấn Giang huyện Kim Đàng, làng Chu Lâm có bà Tương Bà tuổi cỡ 

70,  chết  đến  âm  phủ,  song  mạng  chưa  hết,  được  vua  Diêm  La  cho  về  và  hỏi 

Ngươi có tụng kinh chăng ? Đáp rằng Tụng không được. 

Vua nói Không tụng kinh thời ngươi cứ niệm Phật A Di Đà cũng được. 

Đã tha về bấy giờ bà Tương Bà thuật chuyện vua Diêm La dạy ta niệm 

Phật,  ta  không  còn  nghi  nữa,  cho  nên  bà  thường  niệm  danh  hiệu  Phật  đây 

gần trăm hai tuổi mới qua đời. 

Bà  sinh  Tịnh  độ  chắc  chắn  quyết  định  vậy.  Đâu  chẳng  phải  do  bà  niệm 

Phật, mà lại sống dai ư! Nếu không phải thì vì lẽ gì mà bà sống được lâu vậy ? 

Sự tích này do kẻ sĩ nhân, huyện Kim Đàng là ông Trương Duyên Chi, 

vì ta thuật lại. 

---o0o--- 

 THIỆU AN PHỦ NIỆM PHẬT THOÁT NẠN 

Đất  Tấn  Giang,  ông  Thiệu  Bưu  tên  Hi  Văn.  Hồi  còn  làm  học  trò,  một 

hôm nằm  mộng thấy  mình đi đến  một chốn quan phủ người đều kêu ông là 

ông quan An phủ, Thiệu Bưu tự mừng và rằng Điềm này đâu không phải ta 

thi đậu, sẽ lãnh chức An phủ ư ? Rồi ông đi tới trước, thấy một vị quan hỏi 

rằng Ngươi có biết tại do ngươi thi chưa đậu không ? Đáp rằng Không biết. 

Vị quan ấy sai người dẫn Thiệu Bưu đi xem, thấy  một chảo lớn nấu loài ốc 

sò.  Ốc  sò  biết  nói  tiếng  người,  thấy  Thiệu  Bưu  đi  ngang  qua  liền  kêu  rằng 

Thiệu  Bưu. Bưu sợ bèn  niệm Phật A Di Đà, mới  niệm  một tiếng ốc sò liền 

biến thành chim Huỳnh tước  (se sẻ)  bay đi. 

Quả thật sau rồi Thiệu Bưu thi đỗ khoa cao làm quan đến chức An phủ 

sứ.  Do  đây  thấy  người  sát  sinh,  ngăn  đường  trước  của  người,  chẳng  khá 

chẳng răn! Lại thấy Phật lực quảng đại chẳng khá chẳng kính. Quan chức tự 

có định phần chẳng khá tham cầu đặng. 

---o0o--- 

 NIỆM PHẬT BỆNH PHONG KHÔNG SINH 

Ông  Vương  Nhựt  Hưu  nói  Tôi  quá  giang  ghe  người  gần  đi  đến  giữa 

sông,  đất  Trấn  Giang,  nước  cạn  đi  không  được,  bèn  ghé  lại  chùa  Kim  Sơn 

mượn bốn bộ kinh, tức Kinh A Di Đà vậy. 

Muốn so sửa khắc bản rộng truyền. Khi cầm viết tay bên phải có phong, 

mấy  ngón tự run  lia  viết chữ không được, tôi bèn  giơ  ngón  niệm danh  hiệu 

Phật  A  Di  Đà  và  Quan  Thế  Âm  vài  tiếng,  khẩn  cầu  xin  cho  tôi  hết  chứng 

bệnh phong, đặng viết cho rồi bộ kinh đây. 

Nguyện vái xong ngón liền hết run, cho đến rồi quyển cũng không đau. 

Do  đây  thấy  Phật  cùng  Bồ  Tát,  vẫn  ở  trước  mặt,  chỉ  vì  tín  tâm  của  người 

không chí thiết vậy. 

---o0o--- 

 MỘNG TRUNG NIỆM PHẬT THOÁT KHỦNG CỤ 

Ông Vương Nhựt Hưu nói Tôi ở trong cơn mê mộng, có khi sợ sệt, niệm 

danh hiệu Phật A Di Đà cùng Quan Thế Âm Bồ tát, chưa từng có lúc nào mà 

chẳng đặng yên ổn, hoặc có khi liền thức dậy. 

Thì đủ thấy Phật cùng Bồ tát oai thần mau chóng như thế, những người 

đủ tín tâm chỗ hiệu nghiệm. Ngài đâu không chứng. 

---o0o--- 

 NIỆM PHẬT NHÀ KHỎI ĐÈ CHẾT 

Có  một  bà  già  bị  mù  hai con  mắt,  mượn thằng  nhỏ dắt đi thường  niệm 

Phật A Di Đà. Một bữa nọ nghỉ ở trong nhà cũ, nhà bỗng đổ sập. Thằng nhỏ 

bỏ chạy, bà già còn ở trong. Bèn có hai cây chống nhau, đỡ phía trên bà già 

đặng khỏi đè chết. Đây phép niệm Phật rất linh nghiệm như vậy đấy. 

Sự tích này do ông Diệu Định Cư sĩ vì tôi thuật lại. 

---o0o--- 

 NIỆM PHẬT BỆNH SỐT RÉT ĐƯỢC LÀNH 

Có  vị  Viên  quan  tên  Lý  Tử  Thanh,  ở  ngụ  đất  Tú  Châu,  ham  mộ  đạo 

Tiên,  thường  theo  học  Phật  với  ta   (Vương  Nhựt  Hưu),  mấy  năm  trước  mắc 

chứng bệnh rét bảo rằng Chỉ e lòng ông không tin, nếu tin đó bệnh ắt lành. 

Ta trao cho  một phương thuốc, dạy tới giờ bệnh phát, chuyên chú niệm 

A Di Đà Phật, rồi uống thuốc này. Ông Tử Thanh nghe lời làm theo ngày đó 

bệnh  bớt  8  phân,  ngày  kế  cũng  bớt  8  phân,  như  vậy  cho  đến  ngày  chót  là 

được lành mạnh. Ông Tử Thanh từ đấy rất tin Phật lý, thường dùng văn Tịnh 

độ để trong tay áo, đem theo tụng niệm. 

---o0o--- 

 THÊU TƯỢNG PHẬT THƯỜNG CÓ XÁ LỢI 

Ông Chung Ly Trạch làm chức Thiếu sư ở đất Chân Châu, cho bà Nhậm 

thị phu nhân, tu Tây phương, chạm tượng Phật A Di Đà, bề cao bốn tấc tám 

phân,  làm  khám  chạm  trổ  rất  tốt,  lúc  đi  đâu  thường  đội  theo  để  chiêm  bái, 

tượng kia ở giữa chân mày, thường tuôn ra ngọc Xá lợi, lớn như hột gạo, ánh 

sáng chiếu ngời. 

Sự tích này rút trong bộ Bửu Châu tập. 

---o0o--- 

 MỘNG THẤY PHẬT LIỀN ĐẶNG THÔNG BIỆN 

Đợi  nhà  Tùy, ông  Huệ  Tư  thiền  sư,  nhân  chiêm  bao  thấy  Phật  A  Di  Đà, 

thuyết pháp cho ông nghe. Lúc sau ông thông biện hơn người, điềm lành không 

phải một. 

Sự tích này rút trong bộ truyện Vãng sinh. 

---o0o--- 

 NIỆM PHẬT TRỊ BỆNH ĐƯỢC LÀNH 

Năm  gần  đây  đất  Tú  Châu  có  ông  thầy  thường  niệm  Phật  A  Di  Đà,  vì 

người  trị  bệnh,  có  người  bệnh  rước  ông  đến  niệm  Phật,  thường  đặng  lành 

mạnh. Người trong xứ Tú Châu, ai cũng khen ngợi ông cả. 

---o0o--- 

 NIỆM PHẬT THẰNG CHÁU KHỎI NẠN 

Ông Vương Nhựt Hưu nói Trong làng ta, có một ông cụ già mỗi khi có 

việc liền chắp tay chí tâm niệm Phật A Di Đà. 

Thằng cháu ông mới ba tuổi, nhân theo mẹ đến đồng ruộng thoạt mất đi, 

ông  già  tìm  hỏi  chẳng  thấy,  sau  vài  ngày  có  người  mách  bảo  cho  hay  rằng 

Tôi thấy dấu chân thằng nhỏ ở ngoài suối kia! 

Quả  nhiên  ra  ngoài  đó  tìm  đặng,  thấy  dấu  chân  đầy  cả  trên  bãi.  Không 

biết  vì  lẽ  gì suối kia rất sâu  mà  thằng  nhỏ này  qua bên kia được  và  lâu  mà 

không hề chi. 

Người ta nói, đó là do ông nội nó có tâm chí thành niệm Phật A Di Đà, 

mới cảm được quả phúc như vậy. 

---o0o--- 

 PHẦN TỰ LUẬN 

Thật  ra đạo  Phật  là  một chân  lý cần phải tự mình kinh  nghiệm,  về  một 

mặt khác, suy nghĩ và hiểu biết chưa thật đã đúng đường, khi nhận xét không 

thấu đáo. 

Đối với đời sống hằng ngày, đạo Phật khuyên ta những gì ? 

Nên dung hòa cuộc đời thục tế với lý tưởng vị tha, điều thuận hành vi và 

ý nghĩ, bác bỏ những sự tương vi, cảm thông cho sâu sắc định lý vô thường 

của hết thảy các pháp. 

Nói tóm lại, hướng cuộc đời theo gương Đức Phật và cố gắng thoát khỏi 

vòng sinh tử luân hồi. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

QUYỂN TÁM HẾT 

---o0o--- 

QUYỂN CHÍN - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI 

Trong Kinh Thập Lục Quán nói Người cầu về thượng phẩm thượng sinh, 

cần  nên  đọc  tụng  kinh  điển  Đại  thừa,  hiểu  nghĩa  đệ  nhất  thế  thì  người  tu 

thượng phẩm, thâm ý của Phật chẳng khá chẳng biết. Nhưng nói thiển ý còn 

không biết đặng, huống chi thâm ý ư! Cho nên quyển này gọi là quyển “TỪ 

THIỂN CHÍ THÂM” rất cần dùng trong mỗi ngày, đều biên chép ra đây, gọi 

rằng Để giúp ích cho người tu thượng phẩm. 

---o0o--- 

 TẬP THUYẾT 

Đức Khổng tử dạy ba nghìn đồ đệ, song chỗ yếu chỉ kia chẳng ngoài một 

bộ  sách  Luận  Ngữ,  mà  đầu  bộ  sách  ấy  chỉ  một  câu  “Học  nhi  thời  tập  chi”. 

Nghĩa là  Học thời thường tập đó.  

Ý  nghĩa  một  câu  này  đâu  chẳng  phải  việc  cần  gấp  trước  ư.  Luận  rằng 

Học là gì? Học là làm người quân tử, làm vị thánh nhân. Tập là chi? Tập là 

tập nghề bắn, tập lễ nghi. 

Học làm quân tử, làm thánh nhân, không thể vội gấp mà được, cho nên 

ắt phải theo thời, mà lần lần tập đó. 

- Nếu học pháp rộng lớn, thì ngay trong thời chật hẹp mà tập đó. 

- Nếu học tính cách ôn hoà, thì ngay trong thời nóng giận tập đó. 

- Nếu học tư dung cung kính, thì ngay trong thời khinh dễ tập đó. 

- Nếu học theo bậc lương thiện, thì ngay trong thời dữ tợn tập đó. 

- Nếu  học theo  lễ độ khiêm  nhường thì  ngay  trong thời kình chống tập 

đó. 

- Nếu học theo phẩm hạnh siêng năng, thì ngay trong thời biếng nhác tập 

đó. 

Thế  thì  câu  nói  “Học  nhi  thời  tập  chi”  là  chính  trong  thời  của  việc  đó, 

mà tập  luyện.  Thì sự tập  luyện của  ta không  luống  uổng  vậy.  Sự tập kia ắt 

thành, thành thời tự có chỗ khá mừng. 

Cho  nên  sách  Luận  Ngữ  lại  nói  thêm  câu  “Bất  diệc  duyệt  hồ”.  Nghĩa  là 

 Học đặng như thế chẳng cũng vui ư!  Nếu ai ngộ đặng lý này, thời toàn trong 

bộ Luận Ngữ, lời nói thiện căn đều khá dùng tới. 

Cho  nên  người  học,  dùng  một  câu  này  “Học  nhi  thời  tập  chi”  trùm  cả 

đầu một bộ sách, thật có ý nghĩa thâm thúy vậy. 

Người tu Tây phương mà tấn nơi đạo là rất nhờ ở sự tu tập, cho nên người tu 

Tây  phương  xem  đây  chẳng  khá  dùng  chẳng  biết  vậy.  (Phải  tu  tập  cho  cần 

 mẫn). 

---o0o--- 

 CÁC THÚ LỢI NHÂN THUYẾT - THUYẾT NÓI VỀ ÔNG CÁC PHIỀN 

 THÁI THÚ LỢI ÍCH NGƯỜI ĐỜI 

Trong  niên  hiệu Đại  Hoán đời  nhà Đường, có  một ông Viên Quân,  vào 

trong  chợ  kinh  sư  mua  giày,  thấy  một  đôi  giày  rất  lớn,  in  như đôi  giày  hồi 

liệâm cha mình đem chôn, mới hỏi Giày đây do đâu mà có? Người bán giày 

đáp rằng Một ông cụ già đem cậy tôi sửa còn để đây. 

Hỏi Chừng nào ông ấy lại lấy, ta hãy đến hầu chuyện. 

Quả  thấy  cha  ông,  xuống  ngựa  trả  tiền  lấy  giày.  Ông  con  lễ  bái,  cha 

không ngó lên ngựa mà đi. Ông con chạy theo cỡ hai ba dặm nhưng không 

kịp bèn kêu to rằng 

Cha  ôi!  Tôi  với  cha  khi  sống,  làm  cha  con  vì  lẽ  gì  hôm  nay  không  có 

một lời lành chi để dạy tôi? 

Người cha ngoái lại đáp Nên học với ông Các Phiền. 

Hỏi Các Phiền là người thế nào? 

Đáp Người trong thế gian. 

Bấy giờ ông con tìm hỏi chỗ ở ông Các Phiền, thì lúc đó Phiền đang làm 

quan Thái Thú trấn nhậm đất Trấn Giang. Bèn đến ra mắt và thuật lại duyên 

cớ  đó,  lại  hỏi  ông  Các  Phiền  rằng  Do  đâu  cảm  động  đến  người  ở  chốn  u 

minh như thế? 

Vì tôi khi trước, mỗi ngày làm  một việc lợi ích cho người, ngày kế làm 

hai  việc,  lại  ngày sau  làm ba  việc, hoặc  mười  việc cho đến tuổi  này  nay đã 

bốn mươi, chưa từng có một ngày nào bỏ. 

Hỏi Làm sao gọi là làm việc ích cho người? 

Các  Phiền  chỉ  cái  ghế  trong  chỗ  ngồi  mà  rằng  -  Như  cái  này  đây,  để 

không ngay thẳng, người đi vấp té trật chân, ta sửa lại cho ngay thẳng, cũng 

là  việc  lợi  ích  cho  người  vậy.  Lại  nữa  Nếu  người  khát  nước,  ta  có  thể  cho 

một gáo nước người uống cũng là việc lợi ích cho người vậy. 

Chẳng những thế thôi, cho đến lời nói nhỏ nhẹ, tính cách ôn hòa, làm cho 

người  cảm  mộ,  làm  việc  phước  thiện  cũng  là  việc  lợi  ích  cho  người.  Cứ  tuy 

theo mỗi việc nào có lợi ích ta đều làm đó. Trên thì bậc khanh tướng, dưới nhẫn 

đến kẻ ăn xin ta đều có thể làm cả. 

Duy ở nơi lâu mà không bỏ thôi. 

Người  con  nghe  nói  rồi  lễ  tạ  mà  lui.  Ông  Các  Phiền  sau  đặng  tuổi  cao 

mới qua đời. 

Xem đây thời biết, việc lợi ích cho người chẳng khá chẳng gắng, việc tổn 

hại cho người đâu nên làm ư? 

Nên có câu Ái nhân lợi vật vị chi nhân giả. Nghĩa là  Thương người lợi vật, 

 mới đặng gọi là người nhân. 

Ông Các Phiền đặng đó. Các Phiền gồm tu Tịnh độ lấy việc làm phước đây 

hồi hướng về Tây phương. Sau có ông thầy tham thiền nhập định, xuất thần qua 

bên cõi Tịnh độ, thấy ông Các Phiền ở bên ấy. 

---o0o--- 

 THÍ BÁO THUYẾT - THUYẾT NÓI PHƯỚC BÁO BỐ THÍ 

Đạo nhà Nho nói Bố thí đặng phước báu, cũng như đạo Phật nói Bố thí 

đặng quả báo. 

Kỳ thật hai đạo cũng đồng một lý vậy. Phật nói Muốn đặng lúa ăn, phải 

siêng  năng  cày  cấy,  muốn  cho  có  trí  huệ,  phải  cần  học  vấn,  muốn  đặng 

thượng thọ, phải cần đừng sát sinh, muốn đặng giàu sang, phải cần bố thí. 

Bố thí có bốn phép 1- Tài thí, 2- Pháp thí, 

3- Vô úy thí, 4- Tâm thí. 

Tài thí là gì? - Lấy của cho người. 

Pháp thí là gì? - Lấy lời nói lành dạy người. 

Vô úy thí là gì? - Người và tất cả chúng sinh đang khi sợ hãi, ta an ủi họ, 

khiến họ khỏi sợ hoặc dạy họ lìa khỏi tâm sợ hãi, khiến họ hết sợ. 

Tâm thí là gì? - Sức tuy không thể cứu người, nhưng thường giữ tâm cứu 

người. 

Phật  nói  Hiếu  dưỡng  cha  mẹ  cũng  là  bố  thí,  còn  thí  cho  người  ngoài, 

cũng  gọi  là bố thí. Cho  nên, ai  là  người  làm kẻ dưới, phải cần trung  thờ bề 

trên.  Làm  người  lớn  bề  trên  phải  đủ  tâm  nhân  từ  an  chúng.  Làm  thầy  phải 

cần  dạy  bảo.  Làm  bạn  phải  thành  thật  với  nhau.  Trong  một  lời  một  câu,  ắt 

cầu  có  lợi.  Lúc  một  khi  đi  một  khi  đứng,  ắt  muốn  khỏi  phạm.  Mỗi  việc 

phương tiện lợi người, đừng cho có chỗ tổn hại, đều là bố thí cả. Sự làm như 

vậy, giữ tâm cũng như vậy, đời sau đâu chẳng đặng báo giàu sang. 

Lời cổ ngữ nói Ai ai cũng biết nói có đời sau. Vì sao không tu để phước 

đời sau. Đời nay phước ta hưởng đây, chính là công tu đời trước. Cũng như 

lúa  ta  ăn  năm  nay,  là  sự  làm  ruộng  năm  ngoái.  Người  không  thể  buổi  mai 

cấy lúa, mà buổi chiều đặng ăn, cũng như không thể mới làm phước, mà liền 

đặng  hưởng  phước.  Sở  dĩ  lúa  ắt  nửa  năm,  phước  cũng  phải  cách  đời  vậy. 

Đức Khổng Tử nói  

Hóa ố kỳ khí ư địa, bất tất tàng ư kỷ. 

Lực ố kỳ bất xuất ư thân, bất tất vị kỷ. 

Nghĩa là   

 Ghét ai có của đem chôn dưới đất, không dám để trong mình.  

 Ghét người có sức không ra xuất thân (lập thân) chẳng phải vì mình.  

Ông Lão Tử nói 

Ký dĩ vị nhân, kỷ dũ hữu. 

Ký dĩ dữ nhân, kỷ dũ đa. 

Nghĩa là 

 Đã đem của vì người, mình càng có.  

 Đã đem của cho người, mình càng nhiều.  

 Đều là nghĩa bố thí.  

Ông  Tăng  Tử  nói Xuất  hồ  nhĩ dã phản  hồ  nhĩ. Nghĩa  là  Ra ở  nơi  người, 

 trở lại cũng nơi người. 

Ông  Lão  Tử  lại  nói  Thiên  đạo  hảo  hườn.  Nghĩa  là   Đạo  công  bằng  của 

 trời đất, ưa trả lại những thiện hoặc ác. 

Đây  đều  là  nghĩa  quả  báo  cả.  Đạo  Nho,  đạo  Lão,  hai  đạo,  đều  nói  Thí 

báo, nhưng không nói cách đời thôi. 

Sở dĩ có câu 

Ái nhân giả, nhân thường ái chi. 

Kính nhân giả, nhân thường kính chi. 

Tai nhân giả, nhân tất phản tai chi. 

Nghĩa là 

 Thương người, người thường thương lại.  

 Kính người, người thường kính lại.  

 Hại người, người ắt sẽ hại lại.  

Các  việc  đây  đều  là  việc  thí  báo  hiện  đời  cả.  Nếu  người  biết  đặng  như 

thế, nên tu Tịnh độ để vun trồng thiện căn cho nhiều vậy. 

---o0o--- 

 BẬC CHÍ NHÂN NÓI THUYẾT SỐNG LÂU 

Ông Vương Nhựt Hưu nói Tôi từng nghe bậc chí nhân nói Người đời áo 

cơm tài lộc, chốn âm ti  (cân nhân quả) đều có định số. 

Nếu cần kiệm  không  tham, thời  được  lâu  dài, xa  xí  quá tham cầu, hưởng 

hết thời  mạng chung. Ví như người có tiền một ngàn, mỗi ngày xài  một trăm, 

thời  được  mười  ngày,  mỗi  ngày  xài  năm chục thì  hai  mươi  ngày. Nếu buông 

lung  xa  xí,  liền  thấy  bại  vong,  còn  như  số  một  ngàn,  một  ngày  xài  hết,  khá 

chẳng sợ ư. Kinh Dịch nói 

Thiên địa chi số, ngũ thập hựu ngữ. 

Sở dĩ thành biến hóa, nhi hành quỷ thần. 

Nghĩa là 

 Số trời đất, năm mươi lẻ năm.  

 Thành số biến hóa, mà làm quỷ thần.  

Thế  là trời đất rất  lớn, biến  hóa  rất  hay, quỷ thần  rất  nhiệm, còn không 

trốn được kiếp số huống nữa người ư. 

Kẻ hoặc hỏi Người thanh liêm cần kiệm sao mạng chết yểu, kẻ tham lam 

xa xí sao lại được sống lâu? 

Ông Vương Nhựt Hưu Kẻ thanh liêm cần kiệm  mà mạng chết yểu là số 

đương đời  ít  vậy. Nếu tham  lam  xa  xí thời càng  mau  hơn  nữa. Người tham 

lam  xa  xí  mà được sống  lâu  là Số đương  đời  nhiều  vậy,  nếu  lại thanh  liêm 

cần kiệm thì càng lâu hơn nữa. 

Vả  chăng  trời  đất  không  riêng  cho  ai,  lẽ  nào  lại  nói  số  đương  đời  có 

nhiều có ít ư? 

Đó chẳng qua là đều chỉ cho lý  (cân)  nhân quả đời trước của mỗi người 

gây tạo vậy thôi. 

Cho nên kinh nói 

Yếu tri tiền thế nhân kim sinh thọ giả thị. 

Yếu tri lai thế quá, kim sinh tác giả thị. 

Nghĩa là 

 Muốn biết nhân đời trước, coi đời nay ta thọ những gì.  

 Muốn biết quả đời sau, xem ngay cái nhân hiện đời.  

Nhưng  hiện  đời  làm  nhiều  điều  lành  tốt,  cũng  có  thể  tăng  thêm  phước 

thọ. Nên có câu Thần chi thính chi, giới nhĩ cảnh phước. Nghĩa là  Thần nghe 

 đó, ban cho nguồn phước lành. 

Song hiện đời làm nhiều điều tội ác, thì cũng có thể giảm bớt phước thọ 

nên  nói Đa  hành bất  nghĩa, tất tự tệ. Nghĩa là  Làm  nhiều việc bất nghĩa, ắt 

 phải chết non. 

Vả như người tu Tịnh độ, vẫn chẳng những số nhiều phước thọ nói trên. 

Song việc tổn phước thọ, thời là ít đức vậy, đâu khá chẳng răn ư! Còn việc 

tăng thêm phước thọ, thời là nhiều đức vậy, đâu khá chẳng gắng ư! 

---o0o--- 

 THỰC NHỤC THUYẾT- THUYẾT ĂN THỊT 

Trong  Kinh  Lăng  Già,  Đức  Phật  Thích  Ca,  Ngài  kêu  ông  Đại  Huệ  Bồ 

Tát mà bảo rằng  

Có vô lượng nhân duyên, cho nên chẳng nên ăn thịt vậy. Ta nay vì ông 

lược nói Này Đại Huệ! Tất cả chúng sinh từ xưa đến nay, nhân duyên xoay 

vần, thường  làm  bà con. Do  vì ta tưởng bà con, cho  nên chẳng  nên ăn thịt. 

Do  vì  khí  phần  bất  tịnh  chỗ  sinh  tưởng,  cho  nên  chẳng  nên  ăn  thịt.  Do  vì 

chúng  sinh  nghe  hơi  thảy  đều  khủng  bố,  cho  nên  chẳng  nên  ăn  thịt  Do  vì 

khiến  người  tu  hành,  từ  tâm  bất  sát,  cho  nên  chẳng  nên  ăn  thịt.  Do  vì  kẻ 

phàm  ngu  thèm  ăn,  món  hôi  hám  bất  tịnh,  danh  đồn  không  tốt,  cho  nên 

chẳng nên ăn thịt. Do vì tụng kinh trì chú không được linh nghiệm, cho nên 

chẳng nên ăn thịt. Do vì người sát sinh thấy hình khởi thức, ưa thèm vị ngon, 

cho nên chẳng nên ăn thịt. Do vì kẻ ăn thịt chư Thiên ghét bỏ, cho nên chẳng 

nên ăn thịt. Do vì hơi hôi trong miệng bay ra, cho nên không nên ăn thịt. Do 

vì nhiều ác mộng, cho nên không nên ăn thịt. Do vì trong rừng vắng vẻ, hổ 

lang beo sói nghe hơi đến bắt, cho nên chẳng nên ăn thịt. Do vì khiến người 

uống ăn không tiết độ, cho nên chẳng nên ăn thịt. Do vì khiến người tu hành 

không sinh tâm nhàm chán, cho nên chẳng nên ăn thịt. 

Này Đại Huệ! Phàm những người sát sinh vì cớ tham tài lợi cho nên sát 

sinh bán thịt. Những người ngu si ăn thịt chúng sinh kia, đem tiền làm lưới, 

mà bắt mấy con thịt. Người sát sinh kia, nếu dùng tài vật, nếu dùng câu lưới 

bắt các loài bay trên không, lội trong nước, đi trên bờ, món món sát hại, bán 

thịt cầu lợi. 

Này Đại  Huệ! Nếu trong  thế  gian, không  ai bảo sát, không ai cầu  mua, 

không ai tưởng ăn, mà có cá thịt bao giờ! Do vì cớ ấy cho nên chẳng nên ăn 

thịt. Phật lại nói bài kệ. Kệ rằng 

Vì lợi sát chúng sinh. 

Đem tiền mua những thịt. 

Hai người đồng nghiệp ác. 

Chết đọa ngục Khiếu hô  (kêu la) 

Thật vậy nếu trong thế gian không ai bảo sát, không ai tưởng ăn, không 

ai  cầu  mua,  thời  không  ba  món  tịnh  nhục.  Song  trong  thế  gian  kia,  đâu 

không phải nhân có người bảo giết, có người cầu mua, có người tưởng ăn, vì 

ba  nguyên  nhân  ấy,  cho  nên  chẳng  nên  ăn  thịt  uống  rượu,  ăn  hành,  hẹ,  tỏi, 

đều là ngăn thánh đạo. 

Ăn thịt thời không có tâm từ bi, hằng trái con đường chánh giải thoát, lại 

bỏ  lời  Phật  để  lại,  thế  cho  nên  chẳng  nên  ăn,  vì  thịt  chúng  sinh  vốn  chẳng 

phải vật ta ăn. Vì do tai nghe mắt thấy hằng quen, xưa nay không biết ăn thịt 

là tội. 

Bằng  người  tu  hành,  dứt  được  sự  ăn  thịt,  người  ấy  vốn  là  bậc  thượng 

vậy. Bằng không đoạn được, vả ăn ba món tịnh nhục mà giảm bớt. 

Thí dụ như Bữa ăn có nhiều món giảm bớt còn một. Như hai bữa ăn đều 

có thịt phải một bữa ăn chay. 

Người đời bổng lộc có chừng, nếu thực hành được như đây tự khá đặng 

diên  thọ.  Như  sớm  mai  ăn  chay  lợi  kia  rất  nhiều  1-  Bớt  nghiệp  duyên,  2- 

Đặng thanh tịnh, 3- Chẳng hại nghiệp lành, 4- Đến buổi chiều ăn mặn, chẳng 

đến  nỗi  nhàm  chay,  mà  muốn  ăn  mặn   (mạng).  Như  thế  tự  đặng  sống  lâu. 

Bằng cho sự ăn chay là khó, đâu có biết ăn mặn còn tốn phí hơn. Vì sắm đồ 

ăn chay thì dễ làm mà để lâu được, nếu buông lung sự thèm muốn của miệng 

bụng, thì việc thèm muốn ấy có khi nào dứt. Cổ ngữ có câu rằng 

Thế thượng dục vô đao binh kiếp. 

Tu thị chúng sinh bất thực nhục. 

Nghĩa là 

 Trên đời muốn khỏi kiếp đao binh.  

 Cần phải mọi người đừng ăn thịt.  

Lại có câu 

 Dục tri thế thượng đao binh kiếp.  

 Đản thính đồ môn dạ bán thinh!  

Nghĩa là 

 Muốn biết trên đời kiếp đao binh.  

 Chỉ nghe tiếng rên rỉ đêm khuya nơi cửa hàng thịt!  

Và câu 

Nhất thế chúng sinh vô sát nghiệp. 

Thập phương hà xứ khởi đao binh. 

Gia gia hộ hộ thường tu thiện. 

Thiên hạ hà sầu bất thái bình. 

Nghĩa là 

 Tất cả chúng sinh không nghiệp sát.  

 Mười phương xứ nào khởi đao binh,  

 Trăm họ người người đều tu thiện,  

 Lo gì thiên hạ chẳng thái bình.  

Song  người  thế  gian  không  ai  tránh  khỏi,  không  ăn  ba  món  tịnh  nhục, 

nhưng sau ngày đó, ta phải vì những thịt chúng sinh  mà bị ta ăn thường ngày 

niệm  bốn  hiệu Thánh  Tây phương,  và  lời chân  ngôn thần chú  để cầu siêu  độ 

cho chúng nó được vãng sinh, thì họa may có thể giải được oan gia dứt tội. 

Cứ theo lời vua Diêm La dạy ngươi Trịnh Lân thời ta nên chí thành niệm 

bốn hiệu Thánh để cầu siêu độ chắc đặng vãng sinh. 

 (Sự tích này đã nói trong quyển thứ tám). 

Ba  món  tịnh  nhục  là  1-  Không  thấy  sát,  2-  Không  nghe  sát,  3-  Không 

nghi người vì mình mà sát, 4- Tự nó chết và 5- Là chim rũ. Là năm món tịnh 

nhục. 

---o0o--- 

 GIỚI SÁT ĐẠO DÂM THUYẾT 

Kinh Lăng Nghiêm Phật nói Tướng ưa sắc gái kết chặt trong tâm, nên có 

sự  dâm  dục.  Thời  các  người  thế  gian  cha  mẹ  con  cháu  sinh  nhau  không  dứt. 

Những việc đây đều là do lòng tham muốn làm gốc. 

Tham  mến  huyết  nhục,  tâm  thích  chẳng  thôi,  nên  có  sự  ăn  thịt,  thời  cả 

trong thế gian loài sinh trứng, loài sinh con, loài sinh nơi ướt, loài hóa sinh, 

tùy sức mạnh yếu ăn nuốt lẫn nhau. 

Những  việc  như đây  đều  là  do  tâm  tham  sát  làm  gốc.  Do  người  ăn  thịt 

dê, dê chết làm người, người chết làm dê. Ăn các loài chúng sinh khác, cũng 

lại như thế, chết chết sinh sinh, trở lại ăn nhau, ác nghiệp đeo theo, tột đời vị 

lai. Như thế đều là do lòng tham trộm làm gốc. 

Người thiếu mạng ta, ta trả nợ người, do nhân duyên đây cả trăm nghìn 

kiếp thường ở trong đường sinh tử. 

Má mày yêu tâm ta, ta thương sắc má mày, do nhân duyên đây, trải qua 

trăm nghìn kiếp, thường ở trong vòng ràng buộc. 

Như  thế  thì  Sát,  Đạo,  Dâm  ba  món  đây  căn  bản  do  nhân  duyên,  ác 

nghiệp quả báo đây, nối chuyền không dứt. 

Bằng sinh về Tây phương Tịnh độ, thọ thân thanh tịnh, không nhân nơi 

dâm dục  mà sinh, ăn cơm thanh tịnh, không  nhân  nơi sát hại  mà có. Người 

bạn được thanh tịnh không phải đắm trước mà kết. Đây, đều là những người 

đã thoát ly cõi này rồi vậy. Song người tu thượng phẩm, đối với câu chuyện 

Sát, Đạo, Dâm nói trên đâu chẳng khá chẳng biết? 

---o0o--- 

 ẨM THỰC NAM NỮ THUYẾT 

Câu  chuyện  ẩm  thực  và  nam  nữ  người  đời  ai  cũng  rất  thích  lắm.  Song 

người nào kiềm chế và thôi luôn, người ấy là vị Thánh nhân, còn kẻ tiết độ 

không  buông  lung  cũng  có  thể  làm  vị  Hiền  nhân,  còn  người  buông  lung, 

không tiết độ thiệt là kẻ hạ ngu! 

Luận rằng Hai món ẩm thực và nam nữ đây đều là nguyên nhân gây tạo 

các nghiệp Sát sinh để no miệng bụng, chẳng phải tạo tội chớ chi! Dâm dục 

hao mòn trí huệ  (mất tánh thiện chân)  chẳng phải tạo tội chớ gì? 

Huống chi hai món đây thay nhau trợ phát Bởi ăn uống ngon thời huyết khí 

thạnh,  huyết  khí  thạnh,  thời  dâm  dục  lung   (nhiều).  Dâm  dục  lung,  thời  tổn 

huyết  khí,  huyết  khí  tổn,  thời  lại  nhờ  ẩm  thực  tu  bổ.  Hai  món  đây  đều  là 

nguyên do thay nhau tạo tội vậy. 

Nếu  bớt  được  và  dứt  luôn,  thời  dù  món  ăn  hẩm  húc  cũng  tự  ngon  vậy. 

Bằng  buông  lung  thời  người  đời  số  thọ  dụng  có  chừng, số  hết  thời  chết  sớm 

vậy. 

Ngài Từ Giác thiền sư làm bài thi ẩm thực như vầy 

Ẩm thực ư nhân nhật nguyệt trường, 

Tinh thô tùy phận tắc cơ thương, 

Tài quá tam thốn thanh hà vật, 

Bất dụng tương tâm tế giảo lương. 

Nghĩa là . 

 Ăn uống nơi người ngày tháng doi (dài),  

 Ngon dở miễn sao lấp ghẻ dòi,  

 Nuốt vô khỏi cổ thành vật khác,  

 Sao chẳng để lòng chín chắn coi!  

Nếu  nghĩ  xét  được  như  thế,  thời  tự  nhiên  bớt  được  phần  miệng  bụng 

vậy. 

Ông Vu Thật giả phu làm bài thi nữ sắc như vầy 

 Bì bao cốt nhục tinh niểu phấn,  

 Cượng tác kiều nghiêu cuống hoặc nhân,  

 Thiên cổ anh hùng giai tọa thử,  

 Bách niên đồng tác nhất khanh trần.  

Nghĩa là 

 Da bọc thịt xương cùng đái, phẩn,  

 Cưỡng làm nũng nĩu khuỷnh gạt nhân, (người) 

 Nghìn thuở anh hùng đâu bị nó,  

 Trăm năm vùi dập dưới hầm trần!  

Nếu nghĩ xét được như thế, thì tự nhiên bớt được việc dâm dục vậy. 

Quả dứt được hai việc này rồi ở đời do đâu có tật bệnh và chết non, thân 

sau  do  đâu  có  địa  ngục  và  súc  sinh.  Dù  không  khỏi  hai  việc  này,  nhưng 

chuyên tu Tịnh độ cũng mau thoát khỏi luân hồi. Thế thì người tu Tịnh độ, 

chẳng khá răn việc này ư ! 

---o0o--- 

 THAM CHIẾT TIỀN TRÌNH THUYẾT - VÌ THAM, BỚT ĐƯỜNG 

 TRƯỚC 

Có  hai  vị  quan  viên,  cầu  mộng  với  ông  Thần  ở  nơi  miếu,  đất  Kinh  sư, 

hỏi thăm việc đường trước. 

Đêm đó một vị nằm chiêm bao thấy, có một người cầm cuốn sổ bộ lật ra 

chỉ  và  nói  Người  có  biết  đường  trước  của  ông  quan  đống  đi  với  người  kia 

không? Xem coi trong sổ thấy biên ông kia từ chức tiểu quan thăng lên đến 

chức Tể tướng, nhưng có một vòng. Vị quan viên kia hỏi Vòng đây là nghĩa 

là  làm sao? Người cầm sổ đáp Do ông quan  này  vì tham của thế  gian,  mỗi 

một  lần  lấy  của  bất  nghĩa,  thời  trong  cuốn  sổ  này  có  vòng  một  vòng.  Nếu 

ông quan ấy biết mau cải quá, thời còn khá làm được chức Giám Tư. 

Lúc thức dậy thuật lại điềm mộng. Ông kia nghe đó, từ đây không dám 

lấy của phi nghĩa, quả nhiên sau làm đến chức Giám Tư. 

Lại một sự tích nữa. Bà Hà Tiên Cô ở trong thế gian. Có một ông quan 

Chủ  Bộ  trước  nhà,  bỗng  có  một  quyển  Thiên  thơ   (sách  trời)  rơi  xuống.  Vì 

ông không biết nét chữ, bèn tới ra mắt bà Tiên Cô cậy bà đọc giùm. Bà Tiên 

Cô  lập  bàn  hương  án  lạy  Thiên  thơ,  rồi  mới  khai  khán,  xem  xong  bà  mỉm 

cười, ông quan Chủ Bộ hỏi Thành thật đến cầu hỏi thăm, duyên cớ chi Tiên 

Cô lại cười? 

Tiên Cô đáp  Trong  Thiên  thơ  nói Chủ  Bộ thọ  kim thập  lượng chiết  lộc 

ngũ niên. Nghĩa là Quan Chủ Bộ lãnh  mười lượng vàng hối lộ, nên trời bớt 

lộc ông năm năm. 

Do đây xem đó, của bất nghĩa thật khá ghê sợ, nếu bỏ tâm này, tu Tịnh độ, 

thì duyên lành trọn vẹn vậy. 

---o0o--- 

 PHƯỚC HUỆ THUYẾT 

Người  đời  chẳng  khá  chẳng  gồm  tu  phước  và  huệ,  mỗi  việc  lợi  người 

thường làm phương tiện, làm tất cả việc lành, chứa tất cả việc ác, chỗ gọi là tu 

phước vậy. 

Biết nhân quả, biết tội phước, xem sách Thích thị  (kinh Phật)  trong rõ lý 

tánh, xem sách Nho gia ngoài hiểu đạo thế, chỗ gọi là tu huệ vậy. 

Tu phước đặng giàu sang, tu huệ đặng sáng ngỏ. Tu huệ không tu phước, 

sáng ngỏ mà cùng khổn. Tu phước không tu huệ, đời sau giàu sang mà ngu 

si,  phước  huệ  nếu  gồm  tu  vừa  được  giàu  sang  vừa  được  sáng  ngỏ.  Cả  hai 

món đều không tu, đã ngu si mà lại cùng khổn! Phật sở dĩ phước huệ gồm tu, 

cho  nên  mới  nói  Ngài  là  bậc  Lưỡng  Túc  Tôn,  nghĩa  là  Phước  và  Huệ  hai 

món đều đủ vậy. 

Xưa có hai người đồng tu hành, một người chuyên tu phước, một người 

chuyên tu huệ, qua mấy kiếp sau người chuyên tu phước nhân hưởng phước 

mà  tạo  ác,  đọa  trong  loài  con  tượng   (voi),  do  có  phước  dư đời  trước,  quân 

nhân cỡi đi đánh giặc, có công thắng trận, vị quốc vương ban cho đeo chuỗi 

Anh Lạc. 

Còn  người  chuyên  tu  huệ  kia  sau  đặng  quả  A  La  Hán  nhưng  vì  trước 

không  tu  phước  nên  nay  làm  ông  Tăng  đi  khất  thực,  nhiều  chỗ  không  cho 

cơm ăn. Cho nên Phật nói bài kệ như vầy 

Tu phước bất tu huệ. 

Tượng thân quải Anh Lạc. 

Tu huệ bất tu phước. 

La Hán ứng cúng bạc. 

Nghĩa là 

 Tu phước không tu huệ 

 Làm voi đeo Anh Lạc 

 Tu huệ không tu phước 

 Chứng quả mà đói ngặt.  

Thế  nên  cả  hai  món  phước  và  huệ  đây  chẳng  khá  chẳng  gồm  tu  vậy. 

Nhưng sự bất đắc dĩ thà rằng Dẫu tu huệ hơn nơi tu phước, chớ đừng cho tu 

phước hơn tu huệ vậy. Vì sao? Nếu huệ hơn nơi phước, thời biết tội phước 

mà  răn dè cho khỏi  trụy  đọa, bằng phước  hơn  huệ, thời  nhân  hưởng  phước 

mà tạo ác, nên có nạn đọa sa! 

Kinh Lăng Già nói Hưởng chút vui hiện tại mà trồng quả khổ vị lai phải 

vậy. 

Phật nói bài kệ rằng 

Gồm tu phước cùng huệ 

Lại niệm Phật A Di Đà 

Trong hoa sen chín phẩm 

Phẩm nhất lại nhường ta. 

Người trai giới tỏ ngộ, tu đó, ắt sinh lên phẩm thượng cớ vậy. 

Phật lại nói kệ nữa rằng 

Tuy tu phước cùng huệ 

Không biết niệm Di Đà 

Chưa đặng La Hán quả 

Luân hồi chẳng hẹn ra. 

Song  người ở trong  thế giới  này tu  hành,  đặng quả  A  La  Hán  mới khỏi 

luân hồi cố vậy. 

---o0o--- 

 TẬP TỪ THUYẾT 

Đức Quan Thế Âm Bồ Tát bảo rằng Muôn việc lành đều do nơi tâm từ sinh 

ra. Ông  Lão  Tử  nói  Ba  ngôi  báu  của  nhà  đạo  Tiên,  cũng  lấy  tâm  từ  làm  đầu 

dọc,  ba  ngôi  báu  1.Thượng  Thanh,  2.  Ngọc  Thanh,  3.  Thái  Thanh.  Đạo  nhà 

Nho nói Trong phép ngũ thường cũng lấy tâm nhân trước nhất. Ba đạo ý cũng 

đồng một. 

Người  đời  có  nhiều  kẻ  sân  nộ   (nóng  giận)   không  biết  ý  đây.  Chưa  nói 

đến sự hại vật tạo nghiệp, trước tự tổn khí lực và hại tánh ôn hòa của mình. 

Song  nếu có người đạt đến cảnh  nhân từ  mới biết, nóng  giận  là  việc không 

tốt, chính  người kia,  ngay trong khi đang  nóng  giận, thời  họ không biết cái 

khổ của sự nóng giận, cũng như người đi trong chông gai, đến một chỗ nhà 

rộng  yên  ở,  mới  biết  tánh  nóng  giận  kiêu  ỷ  tích  trữ  trong  tâm  trước  kia, 

dường như đi trong chông gai. 

Đến  khi  tập  thành  tâm  từ  nhân,  thời  cũng  như  vào  trong  một  nhà  lớn 

vậy. Song tâm  nhân từ đây, chẳng khá dùng  nói cho  hết  nhưng phải  đương 

trong lúc nóng giận mà tập đó  (tâm nhân từ)  lâu lâu tự có chỗ khá mừng. 

Đạo Thích, đạo Tiên, hai đạo vẫn đã răn việc sân, đạo Nho cũng thế. Coi 

như người Hoàng Đồi muốn hại đức Khổng Tử, đức Khổng Tử đâu từng sân 

ư? Người Trang  Thương chê bai  thầy Mạnh  Tử, Mạnh Tử đâu  từng sân ư? 

Người Hàn Tín không trả thù cái nhục lòn trôn đứa nhỏ! Thầy An Quốc Sư 

chẳng oán lời nói uống nước tiểu của đứa học trò! Các đấng đây dầu là bậc 

đáng làm gương cho ta bắt chước. Huống kẻ phàm thị bần hạ kẻ tôi đòi, xúc 

phạm  đến  mình,  dễ  sinh  nóng  giận,  rất  nên  thận  trọng  và  hoan  hỷ  vì  rằng 

Chúng nó cũng là một loài người như ta vậy. 

Song bởi chúng nó ít phước nên mới phụng thờ ta, lẽ nào ta buông lung 

tánh tình, mà tạo ác nghiệp ư? Nhưng xét cho đúng lý mà nói Người tâm từ 

hòa đối với mình cả đặng tiện lợi. 

Trong  Đại  Tạng  Kinh  nói  Đời  nay  người  ta  thấy  ta  hoan  hỷ,  do  vì  đời 

trước ta thấy người hoan hỷ vậy, song sự hoan hỷ đây, cũng do một tâm từ 

hòa mà sinh ra cả. 

Người  tu  Tịnh  độ,  đâu  khá  chẳng  lấy  đây  làm  tâm  mình  ư?  Như tất  cả 

chúng sinh, làm tội ác lớn, cũng đừng sinh tâm sân dấy nhơ tâm trong sạch 

của mình. Vì thương người kia ngu si, nên mới như vậy. Phải chi người kia 

có trí huệ, ắt họ không làm như thế. Ta phải sinh lòng thương xót người ngu 

si kia vậy. Cho nên thầy Tăng Tử nói Như đặng tình kia, thì thương xót mà 

chớ mừng. Như thế rồi chuyên tu Tịnh độ, thời căn lành viên thục lắm vậy. 

---o0o--- 

 VI QUÂN TỬ THUYẾT 

Người đời ai cũng có thể làm quân tử, mà chẳng chịu là quân tử. Chẳng 

nên  làm  tiểu  nhân,  mà  ắt  muốn  làm  tiểu  nhân.  Nếu  người  thành  tín  cung 

kính, hoặc ôn hòa chánh trực, hoặc tôn người hiền, khen người tài, hoặc tùy 

cơ  lợi  vật,  những  việc  như đây.  Đều  là  việc  của  người  quân  tử  cả.  Làm  đó 

cũng chẳng khó chi, mà người chẳng chịu làm là sao ư? 

Còn như dối trá khinh dễ, hoặc dữ tợn, dua vạy, hoặc nói xấu, bươi móc 

việc ác, hoặc lung tình hại vật. Những việc như đây, đều là việc của kẻ tiểu 

nhân vậy. Làm đó lại có ích chi, mà người làm mãi là sao ư? 

Làm  quân  tử  thời  người  mừng  đó.  Thần  giúp  đó,  họa  hoạn  chẳng  sinh, 

phước lộc khá thêm, chỗ đặng nhiều vậy. 

Tuy có khi cũng thất nhưng đó là mạng, chớ chẳng phải nhân làm quân 

tử mà thất, dù không làm quân tử cũng thất, vì mạng có định phần, cớ vậy. 

Làm  tiểu  nhân,  thời  người  oán  đó,  Thần  giận  đó,  họa  hoạn  toan  đến, 

phước thọ vắn bớt, chỗ thất cũng nhiều. 

Tuy có khi cũng đắc, nhưng đó là mạng chớ chẳng do làm tiểu nhân mà 

đắc, dù không làm tiểu nhân cũng đắc. Bởi vì mạng có định phần cớ vậy. 

Đức  Khổng  Tử  nói  Người  không  biết  mạng,  không  đủ  làm  quân  tử,  kẻ 

tiểu  nhân không biết  thiên  mạng,  nên  ngài  lại dạy cho biết rằng,  dù đắc  dù 

thất,  cũng  đều  là  mạng  cả   (nhân  quả),  người  thấu  đặng  lý  đây,  đáng  gọi  là 

quân tử, càng đặng làm quân tử. Bằng không xét đặng lý này, thời tiểu nhân, 

bao giờ cũng vẫn làm tiểu nhân. 

Như thế mà tu Tịnh độ, thời quyết định chẳng sinh ở phẩm hạ vậy. 

---o0o--- 

VI THÁNH VI PHẬT THUYẾT - LÀM THÁNH LÀM PHẬT 

Ông Vương Nhựt Hưu nói Ta từng luận rằng Đức Khổng Tử sở dĩ làm bậc 

Thánh nhân vốn chẳng phải một mối. Song xét chỗ cốt yếu của ngài ở nơi câu 

Tam nhân đồng hành, 

Tất hữu ngã sư yên. 

Nghĩa là  

 Ba người đồng đi,  

 Ắt có thầy ta vậy.  

Người thiện đành rằng thầy ta. Nhưng người ác cũng là thầy ta nữa. Vì 

sao? Vì người lành ta nên bắt chước, người ác ta phải cải răn. Chỗ kiến thức 

như thế, đâu đặng chẳng là bậc Thánh nhân. 

Lại nữa ta từng nói Đức Phật Thích Ca sở dĩ Ngài làm Phật là vốn chẳng 

phải  một  mối.  Song  chỗ  cốt  yếu  của  Ngài  là  ở  nơi  câu  Sơn  trung  tu  hành 

thời, quốc  vương  xuất  lập  vấn thú sở tại.  Nghĩa  là  Khi Ngài  làm ông  nhẫn 

nhục  Tiên  ở  trong  núi  tu  hành,  gặp  vị  quốc  vương   (Ca  Lợi  Vương)  đi  săn, 

hỏi con thú ở đâu. Nếu Ngài bảo thật thì thú kia phải chết, bằng không bảo 

thật, thời là phạm vọng ngữ. Trong khi đang ngẫm nghĩ, bị quốc vương nổi 

giận, chặt đứt một cánh tay. Lại hỏi lần thứ hai, Ngài cũng ngẫm nghĩ chưa 

trả lời, lại bị chặt đứt một cánh tay nữa. Tiên nhân phát nguyện rằng Khi ta 

thành Phật trước độ người này, đừng để người trong thiên hạ bắt chước kia 

làm ác. Giữ tâm như vậy đâu chẳng đặng làm Phật. 

Sau khi, Ngài ra đời thành Phật trước độ ông Kiều Trần Như, Kiều Trần 

Như chính là vị quốc vương thuở đó vậy. Nếu người giữ tâm được như đây, 

mà chuyên tu Tịnh độ, thời mau cùng với các vị đại Bồ Tát đồng bậc vậy. 

---o0o--- 

 A LA HÁN THUYẾT 

Đức  Phật  dạy  rằng  Bậc  A  La  Hán  tuy  đặng  hưởng  nhân  thiên  cung, 

nhưng phước cho người cũng ít. Giả sử có người, trăm năm cúng dường các 

vị  A  La  Hán  đầy  cả  bốn  châu  thiên  hạ,  nhưng  chẳng  bằng  phát  tâm  Bồ  đề 

cũng dường cho Phật một ngày. Vì sao? Bởi Phật Ngài từ vô lượng kiếp đến 

nay,  tiếp  độ  chúng  sinh,  đâu  chẳng  phải  đặng  phước,  mà  phước  lợi  người 

cũng nhiều vậy. 

Vị A La Hán, dứt đường sinh tử được chứng Niết Bàn  (Tiểu thừa)  cũng 

còn lối độc thiện kỳ thân  (tự lợi)  cho nên phước lợi kịp người ít vậy. 

Phật  lại  nói  rằng  Nếu  người  có  phước  từng  cúng  dường  Phật,  nhưng 

cũng đừng nói rằng Cúng Phật là việc phước đời sau. 

Năm gần đây đất Tú Châu có một ông Tăng chuyên niệm Phật A Di Đà, 

vì  người  cầu  bệnh,  bệnh  được  mạnh  lành.  Như  thế  đâu  nên  nói  rằng  Cúng 

dường  Phật,  chẳng  lợi  ích  cho  đương  đời  ư?  Đã  nói  rằng  Cầu  bệnh  được 

lành,  thời  cầu  phước  cũng  có  thể  được!  Nhưng  chỉ  sợ  người  tâm  tin  chẳng 

chí thú, nếu người tâm chí thành, cầu Phật thời không có một người nào mà 

Phật chẳng chứng. 

Nếu  chuyên  tu  Tịnh  độ,  nguyện  trở  lại  cõi  này  hóa  độ  chúng  sinh,  rất 

chẳng  phải  là  không  phước,  cho  nên  người  tu  Tịnh  độ,  đối  với  đây  chẳng 

khá chẳng biết vậy! 

---o0o--- 

 NHỊ THIÊN NHÂN THUYẾT 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói Người đời có hai vị Thiên nhân theo người 

1. Đồng sinh, 2. Đồng danh. Hai vị Thiên nhân thường thấy người, mà người 

chẳng thấy hai vị Thiên nhân. Hai vị Thiên nhân này, đâu chẳng phải chúng 

Thiện ác nhi bộ đồng tử. 

Người khi mống ý thốt lời, động thân cất bước thường nghĩ hai vị Thiên 

nhân đó thấy người lẽ nào người làm ác mà không hổ thẹn hay sao? 

Như  vậy  mà  chuyên  tu  Tịnh  độ  thời  chắc  sinh  lên  bậc  thượng  phẩm. 

Hoặc  người  hỏi  nạn  rằng  Mỗi  một  người  có  hai  vị  Thiên  nhân  thì  tất  cả 

người trong thế gian vô số, vậy chớ vị Thiên nhân ở đâu mà nhiều lắm thế? 

Ông  Vương  Nhựt  Hưu  đáp  Một  mặt  trăng  phổ  hiện   (chiếu  khắp)   trong 

tất cả vũng nước, vậy thử hỏi trăng kia ắt có nhiều ư? 

---o0o--- 

 TIỂU NHÂN QUẢ THUYẾT 

Ông Vương Nhựt Hưu nói Có người bắt cầu có người vỡ cầu, đây là cái 

nhân  nhỏ  thiên  đường,  địa  ngục  vậy.  Có  người  ngồi  trên  kiệu,  có  người 

khom  lưng khiêng kiệu, đây  là cái quả  nhỏ thiên đường, địa  ngục  vậy. Còn 

nhiều việc khác nữa, so sánh đây nên thấy. 

Thường giữ tâm như thế, mà tu Tịnh độ, vãng sinh về bậc thượng phẩm, 

chắc chắn không còn nghi gì nữa. 

---o0o--- 

 PHẦN TỰ LUẬN 

Người  đời  vì  mê  lầm,  nên  không  thể  sống  nhịp  nhàng  với  chân  tâm 

thường trú, rồi luôn luôn quay cuồng theo vọng thức phân biệt, là chấp ảnh 

tượng hào nhoáng ấy là tâm của mình, vì nhận sự lầm vô ý thúc ấy, nên phải 

đau khổ khi nó luôn luôn sinh diệt và đổi mới. 

Bởi tâm là chủ động của mọi sự hành động ở nơi thân thể, và ý nghĩ bất 

lương ở nội tâm. 

Khi  quan  niệm  được  thuần  thục  nghĩa  là  Tâm  không  còn  vọng  niệm 

phân biệt đắn đo theo với tiền trần giả ảnh, thì tâm được an nhiên tụ tại. 

Người tu hành cũng thế, một khi tâm tu đã an tịnh, nhờ định lực tu hành, 

thì chân tu được hiển lộ, thể nhập với chân lý, nghĩa là Trí giác đồng với chư 

Phật,  thì  Giới,  Định,  Huệ  là  con  đường  duy  nhất,  là  tư  tưởng  bất  hữu  của 

mười phương các Đức Phật là thuyền Bát nhã đem chúng sinh đến cảnh giới 

Niết Bàn, là nơi kỳ ngộ của các đấng Chí Tôn chói rạng, cái hạnh phúc hoàn 

toàn vĩnh viễn. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

QUYỂN CHÍN HẾT 

---o0o--- 

QUYỂN MƯỜI - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ 

 ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU SOẠN 

LỜI ÔNG VƯƠNG NHỰT HƯU NÓI : 

Người mà đạt lý chí thâm rồi, dù ở cảnh đời ngũ trược này, cũng như ở 

bên cõi Tịnh độ kia nào có khác ư ? Cho nên quyển này, biên những lý chí 

thâm gọi là : TỊNH TRƯỢC NHƯ NHẤT. 

Song cũng  không  nên  ỷ  nơi đây,  mà không tu  nghiệp  Tịnh độ, e dễ  lạc 

về lời nói không đàm, chẳng khác như cái tệ nói suông của người tham thiền 

kia vậy ! 

---o0o--- 

 TÌNH THUYẾT 

Mừng, giận, yêu, ghét, thèm, muốn đều thuộc về chữ tình. 

Nuôi tình là ác, lung tình là giặc, bẻ tình là thiện, dứt tình là Thánh. 

Ăn uống đồ ngon, bận mặc đồ tốt, ở nhà rộng lớn, những việc như đây, 

thế gọi là nuôi tình. 

Ăn  uống  ngoã  nguê,  bận  mặc  loè  loẹt,  nhà  ở  không  nhàm,  những  việc 

như đây, thế gọi là lung tình. 

Người phạm ta, ta không kể, người hiếp ta, ta không giận, người hại ta, 

ta không oán, thế gọi là bẻ tình. 

Người phạm đó, hiếp đó, hại đó, ta coi như không và lại có tâm thương 

xót người ngu si kia nữa, thế gọi là dứt tình. 

Nếu ngộ lý đây, thời lòng dạ thường thanh tịnh, cũng như ở bên cõi Tịnh 

độ kia. Nên Kinh Tịnh Danh nói : Kỳ tâm thanh tịnh tức Phật độ tịnh. Nghĩa 

là :  Tâm này thanh tịnh, tức cõi Phật tịnh vậy. 

---o0o--- 

 THỌ DỤNG TỨC THỊ KHÔNG 

Đức Phật Thế Tôn có dạy rằng  :  Tất cả sự thọ dụng tức  là không   (hết). 

Như thọ bao  nhiêu  món ăn  ngon,  lúc buông đũa  rồi tức  là không, khi đi ra 

nhiều người theo hầu, nhưng lúc đã đến chỗ rồi, tức là không, cả ngày chỉ đi 

dạo xem trên non dưới bể, nhưng lúc đã về nhà rồi, tức là không. 

Lại nữa : Như ta ra làm việc lành đã xong, thì sự làm mệt nhọc kia tức là 

không, nhưng nghiệp lành vẫn còn. Làm việc ác cũng thế, lúc giận làm cho vừa 

ý, làm cho vừa ý rồi tức không, nhưng nghiệp ác vẫn còn. 

Nếu thâm ngộ được lý đây, thời nên ăn chay lạt, khỏi mắc tội oan trái sát 

hại. Khi ra đi khá tùy phận, khỏi phiền não lao tâm khổ người, việc dạo chơi 

nên dứt, khỏi tội lỗi buông lung phế việc làm lành nên gắng, khỏi lỗi trễ nãi 

nhân lần. Việc ghét nên răn, khỏi tội buông lung thù oán. 

Ta  (Vương Nhựt Hưu)  mừng đặng lý này, cho nên ta muốn ai cũng đều 

biết cả. (Thọ dụng có ba nghĩa : 1. Khổ thọ. - 2. Lạc thọ. 3. Xả thọ, tức bất 

khổ,  bất  lạc,  phải  vậy.  Xả  thọ  tuy  bất  khổ  bất  lạc,  nhưng  cũng  còn  ở  trong 

vòng tương đối Khổ với Lạc). 

---o0o--- 

 LỤC CĂN THUYẾT 

Ngàn món trang điểm, chỉ vì hào nhoáng con mắt nửa tấc. Trăm món âm 

nhạc, chỉ vì vui thú lỗ tai một hột đậu. Hương trầm, hương Long não, hương 

Tốc xạ, chỉ vì thơm ngát cái mũi hai lỗ. Cỗ ăn trước nhà phương trượng, chỉ 

vì ngon cái lưỡi ba tấc, xinh đẹp nõn nà chỉ vì tấm thân hôi rữa. Thuận theo 

chào đón, chỉ vì cái y tình trìu mến. 

Nếu  hay biết thấu  lý  này,  mời thật  là  người khoái  lạc không phiền  não. 

Đức Phật dạy : Sở dĩ chúng sinh luân hồi từ vô thỉ nhẫn đến ngày nay, nhận 

sáu thằng giặc làm con, tự cướp lấy của báu nhà mình. Nghĩa là : Thằng giặc 

lục căn, dối gạt, làm mất chân tánh vậy. 

Thầy Mạnh Tử nói : Duy có bậc Thánh nhân, vậy sau khá dùng noi hình. 

Nghĩa là : Ngài không lầm thằng giặc ấy vậy. 

Có  người  dâm  nữ  tu  chứng  đạo  quả.  Đức  Văn  Thù  hỏi  :  Thế  nào  là 

không sân ? Đáp rằng : Thấy tất cả chúng sinh không phải chúng sinh. Đức 

Văn Thù lại hỏi : Thế nào thấy 18 giới ? Đáp rằng : Như thấy kiếp hỏa đốt 

cả thế gian. 

Đức Văn Thù khen rằng : Mầu thay lời nói ấy. Luận rằng : Tất cả chúng 

sinh  xưa  nay  không  có,  chỉ  nhân  trong  tâm  vọng  tưởng  mà  sinh,  lại  có  chi 

gọi là sân ? 18 giới là : 6 căn, 6 trần, và 6 thức. Nhân 18 món đây cho nên 

sinh  sự  vô  lượng,  tạo  ác  vô  lượng.  Thế  nên  nói  như  hỏa  thiêu  cả  thế  gian. 

Nếu ngộ lý đây, tuy chưa sinh Tịnh độ, nhưng cũng như đã sinh về cõi Tịnh 

độ rồi,  mà đã về Tịnh độ rồi, tìm vô lượng kiếp cũng không nghe tiếng sân 

huống chi có thật. 

---o0o--- 

 CHÂN TÁNH THUYẾT 

Kinh Kim Cang, đoạn 27 nói chỗ đại ý : Luận “Chân Tánh” ngoài không 

có chi, dụ như hư không, song hư không đây thuộc về ngoan không. Ngoan 

không là cái không, không thật có. Nay nói chân tánh mà dụ như hư không, 

là vì trong cái Không lại có cái Có, cho nên nói câu : Chân không bất không. 

Còn ngoan không, thời không thiệt có. 

Bởi cái không này còn ở trong vòng tạo tác vì bị tạo tác nên có thể hoại diệt 

như  :  Một  chỗ  đất  cứng  chắc  đây,  đào  ra  một  thước  đất  thời  té  ra  một  thước 

không đào ra một trượng đất, thời trống một trượng không v.v… Thế là ngoan 

không còn ở trong vòng tạo tác. 

Lại nữa : Như dùng một cái chén không, để cơm vô đầy  một chén, thời 

cái không hoại mất và trong một cái nhà không, bấy giờ rinh các vật liệu để 

vô  đầy  một  nhà,  thời  cái  không  kia  không  còn  nữa,  thế  là  ngoan  không  có 

thể hoại diệt. 

Bằng  cái  không  của  chân  tánh,  không  ai  tạo  tác  được  !  Không  ai  phá 

hoại được ! Bỏ trong lửa, lửa không cháy, bỏ vào nước, nước không trôi, trời 

đất sập thế gian tan tành, chớ cái không của chân tánh nó vẫn độc lập từ vô 

thỉ, nhẫn đến vô chung xưa nay chưa từng biến động, trùm cả mười phương 

thế  giới  hư không  giới, cái không của chân tánh  như thế, có cái  gì  làm cho 

nó hoại diệt ư ? 

Nay nói cái không của chân tánh, không có vật chi để so sánh, cho nên 

sự bất đắc dĩ, tạm mượn cái ngoan không để so sánh đỡ đỡ thôi. 

Thế nên trong Bát Nhã Tâm Kinh nói câu : Thị chư pháp không tướng. 

Nghĩa là : Các pháp đều không, tức là cái không của chân tánh vậy. Kế câu : 

Không trung vô sắc và câu : Vô tận, diệc vô đắc, đều là nêu cái tướng không 

của chân  tánh cả, song trong chân tánh  không có chi  nữa,  như trong  ngoan 

không đều  không có chi cả. Trong chân tánh đã không có chi  nữa. Thế  mà 

có tất cả chúng sinh là do một món vọng duyên, trong chân tánh hiện ra, ví 

như một bóng bọt nổi trên mặt nước. Nước là chân tánh, bóng bọt là chúng 

sinh,  bóng  bọt  tan,  trả  về  cho  nguyên  chất  của  nước,  không  còn  bóng  bọt, 

cũng như chúng sinh hết vọng, trở về chân tánh không còn chúng sinh. 

Lại  nữa,  chân  tánh  dụ  như  gương  sáng,  chúng  sinh  dụ  như  hình  tượng. 

Tượng có tới có lui nhưng gương thường sừng sững, chúng sinh có sinh có diệt, 

nhưng chân tánh vẫn như như. Sinh diệt đã trừ, chân tánh bèn hiện, sinh diệt là 

vọng, chân tánh là chân vậy. 

Cho nên Kinh Lăng Nghiêm nói : Chư vọng, tiêu vọng, bất chân hà đãi. 

Nghĩa là : Các vọng tiêu rồi, chẳng chân chớ chi nữa ? 

Tánh chân đây, trên từ chư Phật, dưới đến loài  xuẩn động  hàm  linh, tất 

cả đều có đủ, vốn không hề sai khác, nhưng khác, tức là vọng vậy. 

---o0o--- 

 CHÂN TÂM VÀ VỌNG TƯỚNG 

Kinh  Lăng  Nghiêm  quyển  thứ  nhất  :  Phật  cùng  ông  A  Nan  bảy  phen 

luận tâm. Nhưng rốt cuộc ông A Nan chỉ cái tâm tầm thường, cho là tâm, là 

vọng tưởng, chớ chưa phải là chân tâm, chân tâm tức là tánh  (tịnh giác viên 

 minh). 

Kinh Viên Giác nói : Chúng sinh vọng nhận bóng duyên sáu trần cho là 

tâm tưởng của  mình, đó  là tầm thường, đó là bóng duyên của sáu trần, tâm 

vọng vốn không nhưng do ngoại cảnh có sáu món trần duyên cho nên trong 

hiện vọng tâm. 

Như ngoại cảnh có sắc tốt, thời  nội tâm khởi ra tâm ái sắc. Nhân  ngoại 

cảnh  có  tiếng  hay,  thời  nội  tâm  ái  thính,  cho  đến  nhân  ngoại  cảnh  có  : 

Hương, vị, xúc, pháp, thời nội tâm khởi ra tâm ái : Hương, vị, xúc, và pháp. 

Luận rằng : Chân tánh như tấm gương, sáu trần như hình, vọng tâm như 

bóng.  Nếu  ngoài  không  cảnh  sáu  trần,  thời  trong  cũng  không  có  tâm  vọng. 

Tâm  vọng  bị  bóng  duyên  sáu  trần.  Hình  đến  bóng  hiện,  hình  đi  bóng  diệt, 

mà tánh gương vẫn bất động. 

Cho nên Kinh Kim Cang nói : Quá khứ tâm bất khả đắc, hiện tại tâm bất 

khả đắc, vị lai tâm bất khả đắc, song ba tâm này đều gọi là tâm vọng tưởng 

cả, vì vọng tưởng cho nên có quá khứ, vì vọng tưởng cho nên có hiện tại, vì 

vọng tưởng cho nên có vị lai. Nếu chân tâm thì vô thỉ vô chung, chưa từng 

biến động nào có quá khứ, vị lai và hiện tại. 

Câu “bất khả đắc”  là  nghĩa không  vậy. Như lúc đói  muốn ăn, khi được 

ăn, thời tâm  muốn  kia đã quá khứ  (qua rồi). Chính  khi đương ăn biết  ngon 

dở, là tâm hiện tại. Trước khi chưa muốn ăn thời tâm này chưa có, tức là tâm 

vị lai. Ba tâm này đều theo thời gian hoại diệt, cho nên nói “Bất khả đắc”. 

---o0o--- 

 NGŨ UẨN GIAI KHÔNG 

Trong Bát Nhã Tâm Kinh nói : Đức Quán Tự Tại Bồ tát ngài dùng Bát 

nhã trí, thấy rõ năm uẩn đều không, nên khỏi được tất cả sự khổ ách. 

Năm uẩn là : Sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Sắc là : Sắc thân. Thọ là : Thọ 

dụng. Tưởng là : Tư tưởng. Hành là : Hành vi tạo tác nghiệp lành nghiệp dữ. 

Thức là : Phân biệt rõ biết. 

Năm  món  đây  chứa  nhóm,  kết  chặt,  ngăn  che  chân  tánh  cho  nên  gọi 

“Ngũ  Uẩn”  hay  gọi  là  “Ngũ  Ấm”  cũng  đồng  một  nghĩa  che  tối  chân  tánh 

vậy. 

Song sắc thân, chung quy  về  một định  luật là  hoại diệt. Thọ dụng cũng 

thế  tùy  thời  liền  qua.  Thế  thời  Sắc,  Thọ  hai  món  đây  đâu  chẳng  phải  là 

không  ư ? Vả  như ta tư tưởng  một  vật chi, khi  đã đặng rồi, thì  là  không  tư 

tưởng nữa vậy, thế thì tư tưởng đây đâu chẳng phải là không ư ? 

Những hành vi tạo tác quày tâm xét lại, dường như mộng như huyễn thế 

thì hành vi đây đâu chẳng phải là không ư ? 

Thức ta phân biệt biết hết nhiều món sự vật nhưng sinh lại đời sau không 

còn biết nữa, thế thời vọng thức đây đâu chẳng phải là không ư ? 

Câu tất cả sự khổ ách đều từ năm món này sinh ra. Nếu ta nay có thể dùng 

Bát nhã trí, soi thấu thấy rõ. Sắc thân là không, thời chẳng chấp nơi sắc thân mà 

sợ chết mất. Thế là độ khỏi một món khổ ách của Sắc uẩn. Thấy rõ thọ dụng là 

không, thời không cố thọ dụng, mà tham phụng dưỡng thân này, thế là độ khỏi 

một món khổ ách của Thọ uẩn. Thấy rõ tư tưởng là không, thời không đắm mê 

tư tưởng mà ý thường thanh tịnh, thế là độ khỏi  một  món khổ ách của Tưởng 

uẩn. Thấy rõ hành vi tạo tác tất cả là không, thời chẳng chấp chỗ sở hành mà 

được yên lặng thế là độ khỏi một món khổ ách của Hành uẩn. Thấy rõ chỗ phân 

biệt hiểu biết rốt cuộc vốn không, thời chẳng chấp sự hiểu biết và phân biệt, mà 

thường  được  chánh  định  thế  là  độ  khỏi  một  món  khổ  ách  của  Thức  uẩn  vậy. 

Cho nên trước đầu kinh có câu : “Chiếu kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết 

khổ ách” là vậy. 

Song năm uẩn đây, đều là không phải lý chân thật, chính là bóng duyên 

vọng tưởng trong chân  tánh  hiện ra, cho đến 6 căn, 6  trần, 6 thức, 12  nhân 

duyên, 4 Đế cũng đều như thế cả. 

---o0o--- 

 PHẾ TÂM DỤNG HÌNH 

Lời ông Vương Nhựt Hưu nói : Ông Bồ Tát “Tự lợi, lợi tha”. 

Sách Liệt Tử nói : Đức Khổng Tử phế tâm dụng hình. Phế tâm là : Tâm 

không  nhiễm  với  muôn  vật.  Dụng  hình  là  :  Ứng  thân  với  muôn  vật.  Ta 

 (Vương Nhựt Hưu)  rất yêu lời ấy, cho nên dù lao khổ tiều tụy mà không lấy 

làm  thất  ý.  Dù  vinh  hoa  phụng  dưỡng  cũng  chẳng  lấy  làm  đắc  ý.  Bởi  tâm 

không dính mắc với muôn vật vậy. 

Nhân thương Bồ Tát đã dứt sinh tử, mới gá sinh trong tất cả chúng sinh, 

thi thiết giáo hóa, tâm không trước nhiễm muôn vật, hình ứng với muôn vật 

để giáo hóa vậy. 

Thế thì đức Khổng Tử phát tâm như đây chính là bậc Bồ tát vậy. 

---o0o--- 

 DỤNG HÌNH HÀI THUYẾT 

Bài kệ của vị Thiên nhân lễ xương khô. 

Kệ rằng :  

Người là đời trước của ta. 

Ta tu nay chứng Thiên nhãn đà. 

Y báu tùy tâm niệm hiện đến. 

Cơm ngọc tự nhiên có hóa ra. 

Nhờ ngươi kiếp trước tu hành khổ. 

Khiến ta nay đặng ta khoái ta. 

Rải hoa thành thật cúng dường đó. 

Người đời thấy vậy chớ kinh la. 

Lại bài kệ ngạ quỷ đánh tử thi  (thây chết).  Kệ rằng : 

Nhân tại đãy da hôi thối này. 

Lăng xăng lít xít chạy liền quay. 

Chỉ biết ham ăn ưa khoái lạc. 

Chẳng chịu tạm hồi xét nghĩ thay. 

Chút mảy nghiệp lành không tu tập. 

Huỳnh tuyền tạo tội năm, tháng, ngày. 

Hôm nay roi đánh đau tới nước. 

Giận này khó nỗi quên tới mầy. 

Hai bài kệ đây, để dạy người đời thời được, chớ không nên chấp chặt có 

đúng sự thật như vậy. Vì sao ? Bởi thần thức gá trong xác thân này, do thần 

thức sai khiến. Thần thức ví như người thợ, xác thân dụ như rìu búa. Người 

thợ biết dùng rìu búa khéo, thời làm món đồ tốt, dùng không khéo, thời món 

đồ phải xấu. Vị Thiên nhân đời trước biết dùng thân tu hành, nên nay được 

phước làm vị Thiên nhân. Còn loài ngạ quỷ đời trước không biết dùng thân 

tu hành cứ làm ác, nên nay  mắc báo làm loài ngạ quỷ đó cũng tại chỗ khéo 

dùng, cùng  không khéo dùng, đắc, thất cũng tại  đời trước,  mà  nay  phải thọ 

báo đó thôi. Chớ dù lễ dù đánh, cũng nào có ích ? 

---o0o--- 

 TỀ SINH TỬ THUYẾT - DỨT SINH TỬ 

Tưởng ngón chân cái bên phải, sưng rữa chảy nước nhơ, lần lần rữa tới 

ống  chân,  tới  gối,  tới  lưng,  chân  bên  trái  cũng  thế.  Dần  dần  rữa  khỏi  trên 

lưng, đến bụng, đến ngực, cho đến cổ, đến đầu, cả mình đều rữa ráo, chỉ còn 

xương trắng. 

Kế  phân  rành  từng  cái,  quán  xem  xương  trắng  ấy,  mỗi  mỗi  thấy  hết. 

Tịnh  tâm  quán  xem  xương  trắng  thật  lâu,  mới  nghĩ  :  Người  quán  xương 

trắng này là ai ? Và xương trắng kia là ai ? Mới biết thân thể với thần thức 

ta,  vẫn  là  hai  vật.  Lại  lần  lần  tập  quán  xương  trắng  lìa  ta,  trước  lìa  một 

trượng,  rồi  đến  5  trượng,  10  trượng  cho  đến  100  trượng,  1000  trượng,  thời 

biết  xương  trắng  cùng  ta  rõ  ràng  không  ăn  thua  chi  cả.  Thường  tưởng  như 

thế thời thần thức cùng thân thể ta vốn là hai vật. 

Thần thức tạm ở trong thân thể, thân  thể  dụ  như cái  nhà. Thần thức dụ 

như chủ nhà, chủ đi nhà sập, cũng như thức thần ra, thân này phải rã. 

Đâu nên nói rằng : Hình hài này chết lâu không hoại và thần thức ở mãi 

trong đó ư ? 

Tu hành quán tưởng như thế, thời mới ngõ hầu dứt được đường sinh tử. 

Huống chi, thức thần bỏ thân này, thời được vãng sinh về Tịnh độ. Mỗi ngày 

cứ tu như thế, tự nhiên có chỗ đặng, chỗ đặng ai tu nấy biết, như người uống 

nước, lạnh nóng người khác không thể biết đặng. Tu được như thế, thời thân 

thể tráng kiện, và tinh thần thường được sáng ngỏ vậy. 

---o0o--- 

 NGÃ THUYẾT 

NÓI VỀ SỰ : Còn cái hữu ngã, không nên chấp rằng vô ngã, nếu chấp vô 

ngã thời sa theo vật dục. 

LUẬN  VỀ  LÝ  :  Do  tứ đại  giả  hiệp,  tuy  rằng  :  Hữu  ngã,  nhưng  không 

nên chấp hữu ngã. Nếu chấp hữu ngã, thì lùm mây đen  (vật dục)  che lấp mặt 

nhật Huệ  (chân tánh).  

Cho  nên đức Khổng  Tử  làm thi  tứ tuyệt có câu  : “Vô ngã” thật  vậy. Ông 

Bồ Tát thời “Vô ngã tướng”. 

Nếu ta hiểu thấu đặng lý này, thời tâm lượng ta cũng như hư không, thênh 

thang vô biên tế, há còn cái phân biệt. Trược với thanh nữa ư ? Nhưng chỉ sợ, là 

sợ không dễ gì đạt thấu lý : Tâm Vô ngã thôi ! 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

QUYỂN MƯỜI HẾT 







---o0o--- 

 LỜI BẠT - CHỨC THAM CHÁNH ÔNG CHÂU ĐẠI TƯ VIẾT (LỜI 

 ÔNG CHÂU ĐẠI TƯ) 

 Ông Long Thơ, Vương Nhựt Hưu là người học lực thâm chí, thông hiểu 

 sáu  kinh  : Luận,  Mạnh,  Lão,  Trang,  những  chỗ  cốt  yếu  của  tiền  nhân,  ông 

 không bỏ một lời  một chữ, chỗ dụng chí rất cần.  

 Thế  mà,  một  bữa  nọ,  ông  bỏ  ráo,  chuyên  tu  theo  giáo  môn  Tây  phương, 

 làm  văn  Tịnh  độ,  sắp  đặt  chỗ  dở,  hay,  cao,  thấp,  có  lớp  lang  để  ấn  thí  cho 

 những kẻ hữu duyên với quyển này. Ông lại qua đất Triết Giang và các quận, 

 thân hành khắc bản để trong nhà bán sách nơi tỉnh Kiến An (bên Trung Hoa) 

 lòng từ băn khoăn hình như không có bữa mô rảnh.  

 Tôi,  (Đại  Tư)  nghe  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  :  Chúng  sinh  nghe 

 đặng danh hiệu Phật, tín tâm hoan hỷ nhẫn đến một niệm nguyện sinh nước 

 kia, liền được vãng sinh, đặng bậc Bất thối chuyển.  

 Bất thối chuyển theo tiếng Phạm “A dung việt trí”, Kinh Pháp Hoa nói : 

 Đức  Di  Lặc  Bồ  Tát  đã  chứng  đặng  bậc  này.  Nay  chúng  ta,  nếu  nhất  tâm 

 niệm  Phật,  được  sinh  về  Tây  phương  liền  đồng  đức  Di  Lặc.  Lời  Phật  nói 

 không dối, ta nên tín thọ.  

 Niên hiệu Thiệu Hưng ngày mùng 7 tháng tư nhuần, năm Nhâm Ngọ, ông 

 Duy Tâm cư sĩ ở đất Kinh Khê, họ Châu tên Quỳ, hiệu Đại Tư viết lời bạt này.  

---o0o--- 

 LỜI BẠT - CHỨC TRẠNG NGUYÊN ÔNG LƯU THỊ CHẾ VIẾT 

 Trước  nghe  đức  Lục  Tổ  cùng  ông  Di  Sử  Quân  luận  tướng  trạng  Tây 

 phương, lời giản dị, ý rất rõ ràng. Đông (Ta bà), Tây (Tịnh độ) không hề xa 

 cách,  nhưng  không  lấy  gì  mô  tả  tướng  trạng  để  thuật  lại  cho  lớp  sau,  kịp 

 xem văn Tịnh độ của ông Vương Nhựt Hưu ai dè rành rành vậy !  

 Số là, pháp không đốn, tiệm, nhưng căn có lợi và độn, cho nên đức Lục 

 Tổ  vì  bậc  người  thượng  trí,  thuyết  pháp  đệ  nhất  nghĩa.  Nên  dời  Tây  qua 

 Đông  ở  trong  giây  phút  nói  rồi  tỉnh  ngộ,  không  chờ  nghĩ  nghị,  còn  ông 

 Vương Nhựt Hưu toan muốn khai ngộ cho kẻ hạ căn, luận làm bộ này, chỉ 

 đường  lối  đi  về  Tây  phương,  nên  lật  đật  khắc  bản  ấn  hành  mà  sợ  hành 

 không được rộng, cũng bởi một tâm thương người, khá gọi rằng : đã Cần lại 

 Thiết vậy.  

 Có  người  nhân  được  văn  ông  Vương  Nhựt  Hưu  mà  ngộ  nhập  ấy  đâu 

 chẳng phải. Đặng chim bẻ ná, được cá quên (phá) nôm ư !  

 Niên  hiệu  Thiệu  Hưng,  năm  Nhâm  Ngọ  tháng  sáu  ngày  mùng  sáu,  ông 

 Mộc Nọp, tên Lưu Chương, biệt hiệu Lưu Thị chế viết lời bạt này.  

---o0o--- 

 LỜI BẠT - CỦA NGÀI DIỆU HỶ TỨC NGÀI ĐẠI HUỆ THIỀN SƯ 

 VIẾT (LỜI NGÀI ĐẠI HUỆ NÓI) 

Ông Long Thơ Vương Hư Trung Nhựt Hưu, sau khi bác lãm quần thư, 

lại để tâm  xem kinh Phật,  lấy  việc  lợi  người  làm  nhiệm  vụ  mình, thật đáng 

gọi  ông  là  bậc  “Hỏa  trung  liên  giả”  (Sen  mọc  trong  lửa)  hay  là  tức  tục  nhi 

chân, cư trần bất nhiễm. Phật nói : Tự mình chưa độ, trước lo độ người là  : 

Bồ tát phát tâm. Tự giác đã viên, lại hay giác người là : Như Lai ứng thế. 

 Ta (Diệu Hỷ) khen chí ông Long Thơ nên đề lời bạt sau đây. Nếu bậc đã 

 thấy tánh mình là Di Đà, tức rõ Tịnh độ tại nơi tâm, bằng người chưa đặng 

 như thế, thời quyển văn ông Long Thơ này, công chẳng luống uổng vậy.  

 Năm Canh Thìn, tháng 8, ngày 20, chùa Song Kinh, ngài Diệu Hỷ hiệu 

 Tôn Hạo viết lời bạt này, tại nhà sách của Lưu Cảnh Văn (xứ Trung Hoa).  

---o0o--- 

 LỜI MỘNG KÝ NGƯỜI LÝ THỊ Ở ĐẤT LÔ LĂNG (xứ Trung Hoa) 

 Người  Ngạn  Bật,  là  người  con  nhà  họ  Lý.  Trong  niên  hiệu  Càng  Đạo, 

 năm Quý Tỵ, trong nhà mắc chứng bệnh dịch. Ngày mùng 5 tháng 4, Ngạn 

 Bật cũng bệnh, cơm thuốc không nạp, đến sớm mai ngày 19, nằm mộng thấy 

 một người mặc áo rộng hình dạng thanh bai, lấy tay rờ trên mình Ngạn Bật 

 và nói ta cho Ngạn mau mạnh. Ngạn Bật sợ nói : Ông là người nào ?  

 - Ta là Long Thơ.  

 - Tôi có bệnh dậy không nổi, có phương chi cứu tôi lành mạnh chăng ?  

 - Ngươi có nhớ chàng Quan Trọng dạy ngươi niệm Phật không ?  

 - Nhớ và mỗi ngày tôi vẫn tụng niệm Phật A Di Đà không thôi.  

 - Ngươi dậy ăn cháo trắng, bệnh liền mạnh.  

 Bấy giờ Ngạn Bật thức dậy ăn cháo trắng bệnh liền mạnh. Sau thấy tượng 

 vẽ ông Long Thơ, giống in như người thấy trong mộng, Ngạn Bật có nghe, cư 

 sĩ là người lão thông 6 kinh, lại rành bộ kinh Dịch dạy người không mỏi, kẻ tới 

 học rất đông đảo. Người Tạ Quân cất nhà Tịnh Dật cúng cho ông, kẻ lương gia 

 tử đệ dập dìu đầy ngoài ngõ. Ngày 11 tháng giêng, Ngạn Bật cho con đến học, 

 chẳng bao lâu về nói : Cư Sĩ đêm nay giảng sách xong, tụng kinh lễ Phật như 

 thường, nhưng đến canh ba, niệm vài tiếng Phật thật to và nói Phật đến rước 

 ta, nói rồi đứng qua đời !  

 Đêm  đó  người  trong  nước  có  kẻ  mộng  thấy  2  người  mặc  áo  xanh  dẫn 

 ông đi về hướng Tây. Truyền ra điềm tốt này, kẻ quen biết cùng người không 

 quyến  thuộc  biết,  rủ  nhau  đến  lễ  kính  đầy  nhà,  nhưng  tiếc  vì  không  được 

 nghe ông thuyết pháp luận.  

 Nhắc  lại  trước  ba  ngày  chưa  thị  tịch,  ông  dặn  cả  các  người  gắng  tấn 

 đạo nghiệp, có nghe ông nói : “Sau này không còn thấy tôi nữa”. Trước 10 

 ngày đến viếng cụ Triệu Công, qua tịnh thất người bạn Hàng Tá nói rằng : 

 Đạo nghiệp của tôi đã xong, giờ đi tốt. Rồi liền cộng số niệm Phật mỗi ngày 

 tính kể : Chín trăm mười hai vạn năm trăm câu, dán trên vách nhà ông cụ 

 Triệu Công Trưởng Lão.  

 Ôi!  Nếu  ta  chưa  phải  là  người  căn  tánh  sáng  ngỏ  thấu  lý  tử  sinh,  thời 

 không dễ gì đến bậc này ! Ngạn Bật một phen bệnh gần chết, quan quách áo 

 chăn  đã  bày  ra  ở  trước,  nhờ  Cư  sĩ  ban  ơn  cứu  giúp,  bèn  đặng  mạnh  lành, 

 khá gọi là : “Cốt nhục tử sinh” vậy ! Kẻ hoặc hỏi : Ngạn Bật mộng thấy là 

 nhân tư tưởng mà thấy ! Song việc hiệu nghiệm ăn cháo trắng đâu khá dối ư 

 ?  

 Chỉ  biết  Cư  sĩ  lòng  bi  nguyện  thậm  thâm,  công  muốn  kịp  người.  Tuy  ở 

 trong  cõi  Thường  Tịch  Quang,  nhưng  không  quên  niệm  lực,  ngài  khuyến  tu 

 Tịnh độ, kết duyên thành Phật, khá chẳng gắng vó và tiến tới hay sao ?  

 Kính  khắc  tượng  ngài  và  chép  sự  tích  cảm  ứng  để  rộng  truyền  không 

 dám trôi lời, vì sợ lầm truyền người sau, cho nên thấy sao thuật vậy, chép đủ 

 ra đây. Trong mong kẻ thấy người nghe kính tín, đồng nhờ lợi ích. Thần linh 

 sáng ngỏ của ông Vương, thật chứng lời này !  

 Ông  họ  Vương  tên  Nhựt  Hưu,  tự  Hư  Trung  hiệu  Long  Thơ  Cư  sĩ,  năm 

 này : ngày Hạ ngươn, đất Lô Lăng ngươi Lý Ngạn Bật kỉnh ghi lời bạt này.  

---o0o--- 

TỰ LỢI LỢI THA 

 Kinh nói : Chưa đặng độ mình, trước lo độ người là Bồ Tát phát tâm. Tự 

 giác đã viên, lại hay giác tha là Như Lai ứng thế.  

 Chúng  ta  đáng  bắt  chước  theo  chí  nguyện  của  ngài  Long  Thơ  Vương 

 Nhựt  Hưu.  Sau  khi  bác  lãm  quần  thơ,  để  tâm  qua  đạo  Phật,  lấy  việc  lợi 

 người  làm  nhiệm  vụ  mình,  thật là  một  “Hỏa  trung  liên  giả” hay  là  tức  tục 

 nhi chân cư trần bất nhiễm. Nếu thấy tánh mình là Di Đà, liền rõ nơi tâm là 

 Tịnh độ. Bằng chưa như thế thời bộ Long Thơ Tịnh độ này giá trị càng thêm 

 giá trị.  

---o0o--- 

TỰ LỢI LỢI THA 

 Thế nào tự lợi, lợi tha ? Kinh Hoa Nghiêm nói : Một tức tất cả, tất cả tức là 

 một, thật vậy. Tất cả giữa này không có cái gì một mình nó, mà đứng vững và 

 tồn tại, như một chén cơm ta ăn đây không phải một mình ta làm ruộng mà có 

 cơm ăn. Lại còn nhờ người thợ rèn, rèn phản, rèn cuốc mới có thể làm ruộng 

 được,  nhưng  thợ  rèn  không  thể  tụ  lực  rèn  phản,  rèn  cuốc  đặng, lại  còn  phải 

 nhờ người đi tìm mỏ sắt nữa kia v.v…  

 Trái lại, người làm ruộng, có cơm ăn nhưng không thể ăn cơm lạt, cần 

 có  người  làm  muối,  nhưng  người  làm  muối  chẳng  lẽ  ăn  muối  không  !  Cần 

 phải đem đổi gạo nấu cơm ăn. Nhưng cơm ăn không lẽ đổ dưới đất ăn ! Cần 

 phải  có  người  làm  chén,  mà  người  làm  chén,  không  lẽ  ăn  chén  được,  cần 

 phải bán chén lấy tiền mua gạo nấu cơm ăn trở lại, cho đến người có tiền, 

 cũng chẳng lẽ ăn tiền, mà cần nhất phải đem tiền mua vật này vật khác để 

 ăn nữa.  

 Xem như thế thời trong vũ trụ này, từ loài người cho đến loài thảo mộc, 

 không có một loài nào, riêng một mình mình mà được sinh trưởng và tồn tại. 

 Ta không nên tự phụ rằng : Ta làm ta ăn không cần đến ai. Đừng nói đâu xa 

 chính trong mâm cơm ta ăn đây thì biết, bao nhiêu công nghệ của bao nhiêu 

 người  rồi  !  Đức  Phật  dạy  chúng  Tăng  khi  ăn  cơm  phải  tưởng  phép  “Tam 

 Đề, Ngũ Quán” là nghĩa  này. Khi sắp ăn, trước cúng dường mười phương 

 Phật, cầu nguyện cho thí chủ, sau “Xuất sinh” (thí) cho quỷ thần ăn no đủ. 

 Là không  quên  nghĩa  tự  lợi,  lợi  tha,  và  biết  ơn  tất cả.  Chẳng  những  ở  gần 

 bên cạnh mà người ở đâu đâu,  bấy lâu ta không quen biết, cũng đều là ân 

 nhân với ta cả.  

 Ví như ta đau, tiêm một mũi thuốc, chẳng những ơn một ông thầy thuốc 

 tiêm cho ta, mà là biết ơn bao nhiêu tất cả bậc tiền nhân đã có công lao chế 

 tạo  và  làm  sách  để  lại.  Ta  quán  được  như  thế,  thì  tất  cả  đồng  bào  là  ruột 

 thịt, tương thân, tương ái. Khi ta ra đi, thấy tất cả người làm công này nghề 

 khác.  Người  làm  việc  người,  tức  là  làm  việc  cho  ta.  Ta  làm  việc  ta,  tức  là 

 làm việc cho người, vì rằng : Làm riêng mà ăn chung vậy.  

 Bộ Long Thơ Tịnh độ này từ  đầu chí cuối, chỉ mục  đích tự lợi, lợi tha. 

 Ông  Vương Nhựt Hưu sau khi thi đậu Tấn sĩ xem qua giáo lý Phật Đà cao 

 thượng  mà  phát  tâm,  chớ  không  phải  là  kẻ  “chán  đời”  và  đem  món  thuốc 

 cam  lồ  của  đạo  Phật  giúp  ích  một  phần  trị  an  cho  hội,  chớ  không  phải  ký 

 sinh  trùng.  Như  trong  bộ  sách  này  đã  nói : Đạo  Phật  không  khác  như  đạo 

 Nho.  

 Đạo Nho dạy phép Tam cang, Ngũ thường, cũng như đạo Phật dạy tín đồ 

 phép Tam quy, Ngũ giới đều là chủ nghĩa giúp ích nhân quần xã hội tự lợi lợi 

 tha cả.  

 Vậy rất mong quý đạo hữu đồng tu, đồng học gắng tìm xem đạo lý, giáo lý 

 Phật Đà cho chín chắn, hầu mong cải tạo thế giới bất lương, thường niệm Phật 

 A Di Đà, để sửa chữa cho được một tâm hồn trong sạch. Giúp đỡ và đoàn kết 

 tương  thân  liên  ái,  con  thảo  cha  lành,  hòa  thuận  yêu  thương,  đừng  đánh  đập 

 nhau,  đừng  hà  hiếp  nhau, mạnh  được  yếu  thua  và  nguyện  cùng  nhau  thoát  ly 

 sinh tử và nguyện đồng cùng nhau sinh lên cõi Tịnh độ một nhà, khá vậy.  

---o0o--- 

KẾT LUẬN 

Người đời thường nhắc nhở luôn đến hai chữ “hạnh phúc”. Nhưng, hạnh 

phúc là gì ? Đời không phải là một bức tranh vô cùng tuyệt tác nữa, mà trái 

lại, là một lớp phấn mỏng che dấu những gì xấu xa tội lỗi của con người, và 

là  một  trường  mộng  ảo  không  thôi  nghĩ  của  những  tư  lợi  nhỏ  nhen  do  bản 

ngã thấp hèn sai sử. Thế giới rung rinh,  màn trời chiếu đất, sự khốc liệt kết 

quả ngày nay, là do một định luật gây nhân kết oán từ vô lượng kiếp, đủ làm 

bằng chứng cho sự xét nghiệm ! 

Riêng mỗi chúng ta khi lành  mạnh đã khổ, khi đau, già, chết còn  muôn 

phần khổ  não  hơn  nữa,  nào là  má cóp, răng  long, da nhăn,  lưng còng, chân 

tay run rẩy, lụm cụm đi đứng phải cậy người. 

Đấy  !  Đời  là  thế  đấy,  vô  lượng  sự  thống  khổ  luôn  luôn  bức  bách,  tử  thần 

đứng  chực  mô  tê,  từ  khi  sinh  đến  khi  chết, không  một  lúc  nào  chúng  ta  được 

thảnh thơi vui vẻ, muôn vàn đau khổ không sao kể xiết. 

Hiện  nay chúng ta cũng  như tất cả  mọi  người, đang  mang tấm thân  giả 

dối, đang ở vào tình cảnh lầm than đau khổ, chính vì chúng ta còn chất chứa 

trong  tâm  những  sự  mê  lầm,  ích  kỷ,  độc  ác,  tham  lam,  nhận  giả  làm  chân. 

Nói  một  cách  khác  là  chính  vì  ta  chưa  thiết  thực  một  lòng  tu  học  theo  lời 

Phật dạy. 

Ngoài  đạo  Phật  tìm  đâu  được  một  quan  niệm  chân  chính  về  vũ  trụ  bao 

la, tìm đâu được phương châm cao quý để sống nhịp nhàng với tâm hồn bên 

trong và cảnh vật bên ngoài, vì chỉ trong sự nhịp nhàng hiếm có, nhưng phải 

cố gắng ấy, hạnh phúc của ta và tất cả mọi loài mới có thể thực hiện được. 

Vả chăng vật chất chỉ là những làn sóng năng lực trôi xuôi, tinh thần chỉ 

là  những  tâm  niệm.  Cái  có  ta  nắm  trong  tay  sắp  với  không.  Và  cái  không 

trong tay sắp đầy có. Danh vọng không vững chắc, mà tiền bạc cũng chẳng 

lâu bền. Nhưng giòng nước vô tình, thực vô tình, chúng hết ghé bến này đến 

ghé  bến  khác.  Như bọt  nước  động  nổi  đó  rồi  tan  đó,  ai  hoài  công  đón  bắt, 

nắm giữ làm chi cho thêm thất vọng ? Càng tham lại càng giận, vì lòng tham 

lam bao giờ cũng đi đôi với sự thất vọng, và bị thực tế cay nghiệt phũ phàng. 

Càng giận lại càng si mê, vì giận dữ là một lò lửa thiêu đốt tâm can và làm lu 

mờ trí sáng. 

Xét  kỹ  chút  nữa,  thì  thấy  tâm  ta  tự  hồi  nào  đến  giờ,  đâu  trải  qua  vô  số 

kiếp trì trục trong luân hồi, khi chịu thân này, lúc mang xác khác nhưng Tâm 

vẫn  là  Tâm,  vẫn  trước  không  đầu,  sau  không  có  đuôi   (tiền  tiền  vô  thỉ,  hậu 

 hậu  vô  chung),  chỉ  vì  bị  những  tư  tưởng  tối  tăm  phân  biệt  choán  lấp,  nên 

phải ngăn ngại không có trí thông, gây ra vô số kiếp luân hồi nghiệp báo. 

Nếu một khi tâm ấy đã tự biết tâm. Định tâm thì trí hiểu biết sáng tỏ. Tất 

cả sự ác độc đều chính ở trong tâm, mà đã còn ở trong tâm thì dù loài người 

càng khôn ngoan lanh lợi, càng bị tư tưởng lường gạt, làm cho nhân tâm trở 

nên khổ sở, ngày cũng như đêm, tâm trí bị thúc giục bởi những tánh tà điêu 

ngã chấp vì thế nên tâm trí chúng ta nếu chưa được trên nền tảng chân chính, 

thì không thể làm cho đời sống được hoàn toàn thiện mỹ. 

Thân  của  ta  là  thân  sinh  diệt  không  ngừng,  sống  chết  đều  do  tâm  sai 

khiến, duy có tâm là chủ, nếu tự ý tâm ta gây ra việc dữ thì dẫu ta có muốn 

thân ta được chân chính, cũng không thể có chân đứng được. 

Hơn  nữa  một  khi  tâm  không  còn  ham  muốn  thì  đối  với  sắc  đẹp,  tiếng 

hay, mùi ngon, vật lạ, danh vọng, quyền lợi không thể lay chuyển được lòng 

ta. Chừng ấy chúng ta không còn để tâm lưu luyến và siêng năng tự tiến để 

cải tạo hoàn cảnh nhân tâm đến chỗ thật đẹp và lành. 

Bởi thế gian là đời, hễ mê nhân chịu quả là thế gian, thấy khổ của mình 

của đời mà ngao ngán nhàm chán, mà phát tâm tìm cho ra con đường thoát 

khổ.  Xét  như  thế  thì  khi  bảo  rằng  :  Không,  là  khi  giác  quan  ta  không  cảm 

giác được và khi ta bảo rằng : Sắc, là khi giác quan ta có tiếp xúc được với 

những luồng năng lực ấy. Thật ra vũ trụ không có chỗ nào cũng Có Không, 

và chỗ nào cũng Không Có. Cho nên Kinh Bát Nhã có nói : Sắc chẳng khác 

gì  Không,  Không  chẳng  khác  gì  sắc,  Sắc  tức  là  Không,  Không  tức  là  Sắc. 

Toàn  là  giả  dối,  như  chiêm  bao,  vô  thường,  như  mây  khói,  tương  đối  như 

màu sắc cả. 

Những  thí dụ  như thế, có thể kể ra  rất  nhiều, chỉ tóm  lại  là chúng ta bị 

phụ thuộc chặt chẽ vào một sự tổ chức của nhục thể vậy. 

Phật  Pháp  bất  diệt,  đó  là  định  luật  duy  nhất,  Đức  Phật  khi  đã  giác  ngộ 

tâm  trí  vắng  lặng  và  trong  suốt,  không  những  tự  giải  thoát,  mà  còn  là  một 

gương sáng hoàn mỹ để truyền bá cái chân lý duy nhất và bất diệt cho  mọi 

loài cùng giải thoát. 

 NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

CHUNG 

YẾU NGÔN 

Kính chào quý bạn độc giả ! 

Toàn  bộ  LONG  THƠ  TỊNH  ĐỘ  này,  từ  đầu  chí  cuối,  không  ngoài  mục 

đích khuyến người về pháp môn niệm Phật và tin luật nhân quả. 

Do chỗ dụng tâm  hay khéo của  ngài  Long Thơ Vương Nhựt Hưu, soạn 

rút trong bộ này sách khác, sưu tập làm thành một bộ. 

Hôm nay dịch giả cũng thể theo ý ấy, dịch ra Việt ngữ và thêm vào một 

đôi chỗ, cũng viết liền văn, dễ đọc, dễ hiểu để giúp trình độ những kẻ sơ cơ 

dễ  phát  tâm  tin  sâu  nhân  quả  và  chí  niệm  Phật  hăng  hái  thêm  lên.  Chỗ  mô 

thích hợp đều có dẫn, không luận : Nội điển, ngoại điển, lời cổ ngữ, hay câu 

chuyện thường ngôn. 

Vậy  rất  trông  mong  quý  bạn  đọc  nào  đã  có  xem  qua  bộ  LONG  THƠ 

TỊNH ĐỘ bằng Hán văn, cũng nên biết cho. 

Đa tạ - 

PHƯỚC BÌNH 

HẾT 





Document Outline


	THAY LỜI TỰA

	QUYỂN NHẤT - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ NHẤT

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ HAI

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ BA

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ TƯ

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ NĂM

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ SÁU

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ BẢY

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ TÁM

	TỊNH ĐỘ KHỞI LÒNG TIN THỨ CHÍN





	QUYỂN NHÌ - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NHẤT

	TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NHÌ

	TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ BA

	TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ TƯ

	TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ NĂM

	TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ SÁU

	TỊNH ĐỘ TỔNG YẾU THỨ BẢY





	QUYỂN BA - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ NHẤT

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ HAI

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ BA

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ TƯ

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ NĂM

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ SÁU

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ BẢY

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ TÁM

	PHỔ KHUYẾN TU TRÌ THỨ CHÍN





	QUYỂN TƯ - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ NHẤT

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ HAI

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ BA

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ TƯ

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ NĂM

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ SÁU

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ BẢY

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ TÁM

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ CHÍN

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI MỘT

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI HAI

	TU TRÌ PHÁP MÔN THỨ MƯỜI BA

	THỰC NHỤC THUYẾT THUYẾT NÓI VỀ ĂN THỊT

	QUÁN ÂM TỌA TƯỚNG THUYẾT THUYẾT NÓI VỀ TƯỚNG NGỒI ĐỨC QUÁN THẾ ÂM





	QUYỂN NĂM - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	ĐÔNG TẤN, HUỆ VIỄN PHÁP SƯ

	ĐỜI ĐÔNG TẤN, ÔNG LƯU DI DÂN

	ĐỜI ĐÔNG TẤN, ÔNG QUAN CÔNG TẮC

	ĐỜI TẤN, CHỨC HÀN LÂM HỌC SĨ - ÔNG TRƯƠNG KHẢN

	ĐỜI TỐNG, ĐẤT GIANG LĂNG - ÔNG TĂNG TÊN ĐÀM GIÁM

	ĐỜI NAM TỀ ĐẤT DƯƠNG ĐÔ - ÔNG TĂNG TÊN HUỆ TẤN

	TRIỀU HẬU NGỤY XỨ BÍCH CỐC - ÔNG TĂNG TÊN ĐÀM LOAN

	ĐỜI TÙY TẠI CHÙA KHAI GIÁC CÓ - ÔNG TĂNG TÊN ĐẠO DŨ

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT KINH SƯ - ÔNG TĂNG TÊN THIỆN ĐẠO

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT THÁI CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN HOÀI NGỌC

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT PHÂN CHÂU ÔNG TĂNG - TÊN KHẢI PHƯƠNG VÀ VIÊN QUẢ

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT CHÂN CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN TỰ GIÁC

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT LỤC CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN THIẾU KHƯƠNG

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TINH CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN DUY NGẠN

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TRƯỜNG AN - NI CÔ PHÁP DANH TỊNH CHƠN

	ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG PHÒNG CHỮ

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TRƯỜNG AN - ÔNG LÝ TRI DIÊU

	ĐỜI ĐƯỜNG PHỐ THƯƠNG ĐẢNG - CÔ DAO BÀ

	ĐỜI ĐƯỜNG ĐẤT TỊNH CHÂU - VỢ ÔNG ÔN TỊNH VĂN

	ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG TRƯƠNG CHUNG QUỲ

	ĐỜI ĐƯỜNG ÔNG TRƯƠNG THIỆN HÒA

	ĐỜI TÙY ĐẤT THẠCH TẤN QUẬN PHỤNG TƯỜNG ÔNG CHÍ THÔNG

	ẤP QUỐC SƠ, CHÙA VĨNH MINH - NGÀI THỌ THIỀN SƯ

	ĐỜI TỐNG ĐẤT MINH CHÂU - ÔNG TĂNG TÊN KHẢ CỬU

	ĐỜI TỐNG, NON CẤU KÊ,ÔNG KIM THÁI CÔNG

	ĐỜI TỐNG, ĐẤT ĐÀM CHÂU - ÔNG HUỲNH ĐẢ THIẾT

	ĐỜI TỐNG, PHỦ LÂM AN,LÀNG HÒA NHÂN, ÔNG NGÔ HUỲNH

	ĐỜI TỐNG BÀ KINH VƯƠNG PHU NHÂN

	ĐỜI TỐNG BÀ QUAN ÂM HUYỆN QUÂN

	ĐỜI TỐNG BÀ PHÙNG THỊ PHU NHÂN





	QUYỂN SÁU - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	KHUYẾN SĨ NHÂN

	KHUYẾN HỮU QUAN QUÂN TỬ

	KHUYẾN Y GIẢ

	KHUYẾN TĂNG

	KHUYẾN THAM THIỀN GIẢ

	KHUYẾN PHÚ GIẢ

	KHUYÊN THAM LẪN GIẢ

	KHUYẾN HIẾU TƯ

	KHUYẾN CỐT NHỤC ÂN ÁI

	KHUYẾN PHỤ NHÂN

	KHUYẾN BỘC THIẾP

	KHUYẾN NÔNG GIẢ

	KHUYẾN DƯỠNG TẰM GIẢ

	KHUYẾN THƯƠNG CỔ

	KHUYẾN CÔNG TƯỢNG

	KHUYẾN ĐA ĐỒN KIỂN

	KHUYẾN CỐT NHỤC OÁN TẮNG

	KHUYẾN NGƯ GIẢ

	KHUYẾN VÕNG PHI CẦM GIẢ

	KHUYẾN TRÙ TỬ GIẢ

	KHUYẾN TÁC PHƯỚC GIẢ

	KHUYẾN TỤNG  KINH NHÂN

	KHUYẾN QUỚI NHÂN

	KHUYẾN ĐẠI THÔNG MINH NHÂN

	KHUYẾN MẠI TỬU GIẢ

	KHUYẾN KHAI THỰC ĐIẾM GIẢ

	KHUYẾN TẠI PHONG TRẦN GIẢ

	KHUYẾN TỘI ÁC NHÂN

	KHUYẾN BỆNH KHỔ GIẢ

	KHUYẾN TẬT ÁC DỤC VI THẦN GIẢ

	KHUYẾN QUÂN TRUNG NHÂN

	KHUYẾN ÁC KHẨU GIẢ

	KHUYẾN LÃO NHÂN

	KHUYẾN ĐỒNG NAM

	KHUYẾN THẤT NỮ





	QUYỂN BẢY - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	ĐỜI TỐNG ÔNG THANH THẢO ĐƯỜNG THÂN ĐỜI SAU CỦA ÔNG, LÀ ÔNG TĂNG LỖ CÔNG

	GIỚI THIỀN SƯ HẬU THÂN ĐÔNG PHA

	TRIẾT LÃO HẬU THÂN ĐA ƯU KHỔ

	CỔ LÃO HẬU THÂN ĐAM   PHÚ QUÝ

	TÂY PHƯƠNG NHƯ HIỆN THỌ QUAN

	BA BỒ TÁT TU ĐÂU SUẤT

	PHÁP HOA NI HẬU THÂN TÁC QUAN KỶ

	PHẦN TỰ LUẬN





	QUYỂN TÁM - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	KIẾN SÁT SINH NIỆM PHẬT ĐẮC PHƯỚC

	ÔNG TRẦN KHÍ NIỆM PHẬT TRỪ QUỶ

	TRƯU TÂN VƯƠNG NIỆM PHẬT MỘNG GIÁC

	TRƯƠNG KẾ TỔ NIỆM PHẬT CẦU SIÊU VONG

	LƯU HUỆ TRỌNG NIỆM PHẬT AN GIẤC

	BÀ NGUYỄN TẨU NIỆM PHẬT MẮT SÁNG

	VUA DIÊM VƯƠNG KHUYÊN TƯƠNG BÀ NIỆM PHẬT

	THIỆU AN PHỦ NIỆM PHẬT THOÁT NẠN

	NIỆM PHẬT BỆNH PHONG KHÔNG SINH

	MỘNG TRUNG NIỆM PHẬT THOÁT KHỦNG CỤ

	NIỆM PHẬT NHÀ KHỎI ĐÈ CHẾT

	NIỆM PHẬT BỆNH SỐT RÉT ĐƯỢC LÀNH

	THÊU TƯỢNG PHẬT THƯỜNG CÓ XÁ LỢI

	MỘNG THẤY PHẬT LIỀN ĐẶNG THÔNG BIỆN

	NIỆM PHẬT TRỊ BỆNH ĐƯỢC LÀNH

	NIỆM PHẬT THẰNG CHÁU KHỎI NẠN

	PHẦN TỰ LUẬN





	QUYỂN CHÍN - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	TẬP THUYẾT

	CÁC THÚ LỢI NHÂN THUYẾT - THUYẾT NÓI VỀ ÔNG CÁC PHIỀN THÁI THÚ LỢI ÍCH NGƯỜI ĐỜI

	THÍ BÁO THUYẾT - THUYẾT NÓI PHƯỚC BÁO BỐ THÍ

	BẬC CHÍ NHÂN NÓI THUYẾT SỐNG LÂU

	THỰC NHỤC THUYẾT- THUYẾT ĂN THỊT

	GIỚI SÁT ĐẠO DÂM THUYẾT

	ẨM THỰC NAM NỮ THUYẾT

	THAM CHIẾT TIỀN TRÌNH THUYẾT - VÌ THAM, BỚT ĐƯỜNG TRƯỚC

	PHƯỚC HUỆ THUYẾT

	TẬP TỪ THUYẾT

	VI QUÂN TỬ THUYẾT

	A LA HÁN THUYẾT

	NHỊ THIÊN NHÂN THUYẾT

	TIỂU NHÂN QUẢ THUYẾT

	PHẦN TỰ LUẬN





	QUYỂN MƯỜI - CHỨC QUỐC HỌC TẤN SĨ

	TÌNH THUYẾT

	THỌ DỤNG TỨC THỊ KHÔNG

	LỤC CĂN THUYẾT

	CHÂN TÁNH THUYẾT

	CHÂN TÂM VÀ VỌNG TƯỚNG

	NGŨ UẨN GIAI KHÔNG

	PHẾ TÂM DỤNG HÌNH

	DỤNG HÌNH HÀI THUYẾT

	TỀ SINH TỬ THUYẾT - DỨT SINH TỬ

	NGÃ THUYẾT

	LỜI BẠT - CHỨC THAM CHÁNH ÔNG CHÂU ĐẠI TƯ VIẾT (LỜI ÔNG CHÂU ĐẠI TƯ)

	LỜI BẠT - CHỨC TRẠNG NGUYÊN ÔNG LƯU THỊ CHẾ VIẾT

	LỜI BẠT - CỦA NGÀI DIỆU HỶ TỨC NGÀI ĐẠI HUỆ THIỀN SƯ VIẾT (LỜI NGÀI ĐẠI HUỆ NÓI)

	LỜI MỘNG KÝ NGƯỜI LÝ THỊ Ở ĐẤT LÔ LĂNG (xứ Trung Hoa)








cover_image.jpg
Long-Tho-Tinh-Do






index-1_1.jpg





